1998 1. HISTOIRE, ANTHROPOLOGIE 125

Gul-Badan BAYGAM, Le Livre de Humayin. Traduit du persan par Pierre Piffareti;
¢édition établie, présentée et complétée d’extraits de chroniques persanes par
Jean-Louis Bacqué-Grammont. Gallimard, Connaissance de 1’Orient, collection
UNESCO d’eeuvres représentatives, Paris, 1996. 22,5 x 14 cm, 277 p.

Les ceuvres « classiques » de la littérature historique indienne sont connues, pour la plupart,
par des traductions en anglais. Il faut donc se féliciter qu’une traduction francaise vienne enfin
enrichir nos bibliothéques indo-persanes. De plus, cet ouvrage est intéressant A plusieurs titres;
d’une part, il fournit la traduction d’un texte écrit par une femme, une princesse moghole
fille du grand Babiir. L’importance de cette ceuvre de littérature féminine est d’ailleurs soulignée
par un texte d’introduction rédigé par Sabahat AzimdZ¥anova, de I’Institut d’études orientales
de ’Académie des sciences d’Uzbékistan. La princesse Gul-Badan a été le témoin privilégié
d’une période troublée : celle de la conquéte de I'Inde par son pére, puis de la perte de celle-ci
par son frére, 'empereur Humayiin. Cette période, encore obscure i bien des points de vue,
a été retranscrite & ’époque d’Akbar par les grands historiens officiels, et notamment le
célébre Abi al-Fazl ‘Allami, le vizir d’Akbar et son historiographe attitré. A 1’origine, le texte
de Gul-Badan devait servir essentiellement de mémorandum pour les historiens officiels. De
ce fait, la chronique de la princesse adopte un ton souvent naturel; la rédaction s’est faite
au fur et & mesure des souvenirs, et des événements importants ont échappé a sa plume. Pour
cette raison, et afin de donner a I’ouvrage une certaine continuité historique et narrative, les
éditeurs ont choisi d’intercaler dans le texte de la princesse des extraits d’autres chroniques
contemporaines. Il s’agit notamment du Tarij-e Rasidi de Mirza Haydar Dughlat, cousin
d’Humayiin, de la chronique safavide de Hasan Rumlu, de 1'Akbar-name d’Aba al-Fazl et de
V'Histoire de Fereshte, auxquels il faut ajouter la chronique du barbier d’Humdiyiin Jawhar.
On pourra s’étonner que I’ouvrage de Hvandamir, le Qanun-e homayuni n’ait pas été lui aussi
inclus dans cette anthologie. En fait, I’'un des passages de 1’ceuvre d’Abi al-Fazl cité dans le
texte provient directement de Hvandamir (p. 172-178); Abii al-Fazl lui-méme mentionne
(p. 174) lorigine de sa source. Sans doute aurait-il ét¢ utile de mentionner, dans la table des
matiéres, I’origine des différents textes utilisés dans Iouvrage; ceci aurait permis de visualiser
la part de I’ceuvre qui revient effectivement & Gul-Badan et celle qui appartient aux autres
chroniqueurs.

Le texte de Gul-Badan fourmille d’informations qui sont souvent passées sous silence par
les histoires officielles; cela est particulirement intéressant pour ce qui touche 3 la vie
«familiale » de la cour moghole, les rapports de parenté, I’organisation domestique. Ainsi,
on apprend par exemple, que la cour passe une bonne partie de sa vie dans les jardins (voir
par ex. p. 29, 35, 37, 39, 40, 57-58, 71, 85, 86, 93). Ces jardins voient 2 la fois I’installation
des «salles d’audience », les accouchements impériaux ou I’établissement des ateliers. On peut
se demander s’il était nécessaire de traduire le nom de ces jardins (Bagh-e Nowruz, jardin du
Nouvel an; Bdgh-e Zarafshan, jardin du Répandeur d’or; Bagh-e Gol-afshan, jardin du
Répandeur de Roses, etc. — les noms persans sont toutefois donnés dans P’index). Certains

BCAI 15 (1999) Gul-Badan Baygam: Le livre de Humaydn, trad. P. Pifaretti, éd. J.-L. Bacqué-Grammont, recensé par Y. Porter_
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

126 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 15

termes d’architecture sont explicités par des notes, parfois laconiques; taldr devient ainsi un
« petit kiosque en bois supporté par quatre colonnes ou davantage» (note 127). D’autres
termes, en revanche, ne sont donnés qu’en traduction et auraient gagné a rester en persan (voir
« beaux cartons & documents » ou « coussins a décor figuratif », p. 55).

L’ouvrage s’achéve par une abondante bibliographie, contenant a la fois des chroniques
en langues orientales et occidentales, des études historiques ponctuelles, ainsi qu’une partie sur
la peinture (p. 246-251); cette derniére peut paraitre un peu démesurée par rapport a I’ensemble
de I'ouvrage; on peut se demander également, pourquoi avoir limité la bibliographie sur le
contexte artistique a la peinture, omettant les jardins, le textile ou les bijoux par exemple.
Il n’en demeure pas moins que cet ouvrage constitue une précieuse source d’information sur
la vie de I’empereur Humayiin et le contexte historique de la fondation de I’Empire moghol.

Yves PORTER
(Université de Provence)

Dror Ze’EvI, An Ottoman century: the district of Jerusalem in the 1600’s. (SUNY Series
in Medieval Middle East History). Albany, State University of New York Press,
1996. 258 pages, bibliographie, index.

Cette étude est une contribution originale a ’histoire de la Palestine ottomane. Essentiel-
lement fondée, mais non uniquement, sur P’exploitation des documents conservés dans les
registres des tribunaux de Jérusalem, elle apporte de nouvelles données & la connaissance que
nous pouvons avoir de cette région de la Syrie ottomane aprés les travaux d’A. Cohen (sur
Jérusalem) et B. Doumani (sur Naplouse), qui traitent toutefois de périodes différentes.

En effet, ’étude de D. Ze’evi s’inscrit résolument dans le xvii® siécle : dans ce siécle de
«déclin », quand le contréle du pouvoir central sur cette région se distend dés la fin du
xvi® siécle, le « district de Jérusalem » va connaitre, et c’est le point central de la démonstration
de l’auteur, sous la férule de pouvoirs locaux, une certaine prospérité due en grande partie
I’accroissement du commerce avec I’Europe. Cependant, avec le gouvernement a Istanbul des
Kopriilii et la centralisation qui est mise en ceuvre dés les années 1660, ce phénoméne va étre
interrompu, les pouvoirs locaux écartés et remplacés par des hommes venant du centre du
pouvoir.

Trois grandes famiiles, d’origine bédouine ou circassienne, les Turabay, Farrah et Ridwan
controlent dés la fin du xvi® siécle la majeure partie de la Palestine; elles conduisent ou
participent & la protection de la caravane du pélerinage damascéne vers les Villes saintes. Ces
familles sont également liées par des liens de mariage, d’allégeance et d’alliance, lors de
conflits armés (p. 45 sq. et tableau p. 48), et leur influence est renforcée par leurs relations
avec les ordres soufis qu’elles encouragent par des waqfs établis a leur profit. Les sources de
la richesse de ces élites ne sont pas fondées sur l’affermage des impdts comme on aurait pu

BCAI 15 (1999) Gul-Badan Baygam: Le livre de Humayun, trad. P. Pifaretti, éd. ).-L. Bacqué-Grammont, recensé par Y. Porter

© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



