114 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 15

vivre trés vieux. Leurs traits physiques étaient ambigus : ils pouvaient étre repoussants de
laideur ou d’une beauté captivante. Le comportement social et religieux des eunuques attachés
aux tombes des sultans ou, 3 Médine, a la tombe du Prophéte, ne laissait pas de surprendre :
ils étaient doux et cruels; hommes pieux, totalement voués au service de celui dont ils avaient
la garde (sidana) et vivant de fagon trés ascétique, ils pouvaient &tre extrémement riches et,
tout en étant les plus étranges des étrangers pour I’homme musulman commun, ils avaient
parfois une trés grande autorité morale — et politique — sur les gouvernants et les
gouvernés.

Certaines de ces caractéristiques, tirées de relations historiographiques et donc jouant
comme des représentations, semblent dessiner ensemble une silhouette connue, celle de I’homme
pieux, hors rang, infortuné, redevable de 'auméne rituelle (la sadaga) et porteur de la bien-
faisance divine (la barake). Mais les eunuques ne pouvaient pas étre assimilés 3 I’homme
pauvre et dévolutaire de I’aumdne, on imaginait mal qu’ils fussent porteurs de baraka — les
autres traits s’y opposaient : ils étaient riches ou on disait qu’ils I’étaient, ils étaient violents,
ils étaient & peine des hommes et leur piété de convertis zEélés n’était en somme qu’un accident.
Mais cette extraordinaire ambivalence de caractéristiques, d’hommes approchant un compor-
tement idéaltypique tout en étant dans la stricte impossibilité sociale de se réaliser dans ce
comportement, faisait certainement qu’eux seuls pouvaient se trouver, et demeurer, sur ces
frontiéres indécises entre le commun et le séparé, le profane et le sacré. Ils paraissaient n’étre
ni de vrais pauvres en Dieu (dont la figure stéréotypique de 1’homme cheminant, qui avait
symboliquement quitté sa lignée : le hasab valant pour le nasab), ni des musulmans du
commun (dont la figure était celle de ’homme attaché i sa lignée). Ce que ’on saisissait
d’eux ne coincidait jamais avec la silhouette du saint ni avec celle du simple musulman.
Cette représentation (en fait : ce statut social) faisait d’eux des hommes de frontiére, d’espace
incertain.

Le chapitre v (The Longue Durée of the Eunuchs of the Prophet) raconte une autre histoire :
celle de I’évidement de cette représentation, sous les coups de boutoir du wahhabisme et de
la modernité...

Christian DECOBERT
(CNRS-Paris)

Gabriel MARTINEZ-GROS, Identité andalouse. Editions Sindbad Actes Sud, Arles, 1997.
371 p.

Voici un tableau impressionniste d’al-Andalus, par lequel ’auteur reconstitue ’histoire de
I’Espagne musulmane et 1’évolution de ses mentalités, en recherchant dans les ceuvres des
chroniqueurs les éléments d’une précision et d’une convergence que la réalité ne met pas

BCAI 15 (1999) G. Martinez-Gros: Identité andalouse, recensé par V. Lagardere
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1998 III. HISTOIRE, ANTHROPOLOGIE 115

nécessairement dans les faits. A travers les mots et les arguments, G. Martinez-Gros entend
découvrir a son lecteur les significations que selon lui, ces auteurs avaient mises dans ’histoire
qu’ils contaient. Méme si les ceuvres étudiées n’ont guére qu’une valeur de sondage, il est
frappant de constater que toutes naissent d’une crise, d’'une mutation qui exige de nouvelles
déterminations. Le Collier de la colombe d’Ibn Hazm nait de la guerre civile et de la fin du
califat; le Fath al-Andalus et la géographie d’al-‘Udri, des premiers effets de la Reconquéte; le
Rawd al-girtas d’Ibn Abl Zar’, du projet conquérant des Mérinides et de la montée du
chérifisme; la Mugaddima d’Ibn Haldin, de la fin entrevue des hégémonies berbéres en
Occident. Toutes ces réponses a des circonstances pressantes, jusqu’aux derniéres, partent,
selon ’auteur, du discours primitif élaboré par les Omeyyades devenus califes.

La premiére partie du livre : « La trace des Omeyyades» (p. 19-166) comprend trois
chapitres. Le premier intitulé « Le bonheur retiré» (p. 21-85) est une exégése interne et
externe du Collier de la colombe d’Ibn Hazm, menée de fagon magistrale et qui invite a
relire cette ceuvre sous ce nouvel éclairage. Si le Collier fut bien rédigé au terme d’années
troubles ou Ibn Hazm avait perdu ses biens et risqué sa vie pour la cause omeyyade, «il
n’est pas concevable qu’il n’en reste pas trace dans un livre ol le décor d’exil et de malheur
est planté dés la premiére page ». C’est & la recherche de cette vision d’ensemble d’Ibn Hazm,
«qui put soutenir des convictions politiques fermement arrétées » que I’auteur nous entraine.
Décrypter le ou les divers sens posés par une lecture politique du Collier, tel est I’objectif de
ce chapitre, trés réussi, ol il s’agit « de substituer la complexité intelligible de sa fable a la
confusion muette des faits ». L’interprétation du septiéme chapitre du Collier rejoint la vieille
querelle, provisoirement apaisée, de Didentité « hispanique » ou « orientale » d’al-Andalus.
L’auteur évoque I'écrasante proportion de sang espagnol qui coulait dans les veines de ces
Andalous ou encore «1’équilibre du sang et de la race» du composé andalou, largement
favorable & I’Espagne et 4 I’Occident. Leur blondeur n’a pas empéché les Omeyyades de se
définir comme arabes et de se dire les meilleurs, les plus purs et les plus fidéles des fils de la
nation du Prophéte, dans le combat idéologique qu’ils menaient contre les ‘Abbassides de
Bagdad et les Fatimides du Caire. Le théme arabe est central dans la propagande omeyyade.
Cette terre, al-Andalus, ol les descendants des califes de Damas retrouvent leur rang, est
indéniablement étrangére aux Arabes. « Mais la trace méme qu’elle fait paraitre sur le visage
des Arabes qu’elle abrite — la blondeur — est le signe d’une élection qui les fait a la fois
singuliers et musulmans ». La blondeur des Omeyyades, c’est leur Islam et I’Espagne leur
Médine, le pays de D’exil nécessaire qu’ils n’ont autrefois, pas consenti. Car d’évidence,
Andalous n’est qu’un sens atténué et tardif d’Omeyyades.

Le chapitre 11 (p. 87-114), « Une chronique anti-omeyyade? Le Fath al-Andalus ». Ce qui
frappe l'auteur dans cette construction conceptuelle de la fin du x1° siécle, c’est ’dpreté du
débat idéologique sur la légitimité de califats dont partout, en Orient comme en Occident,
faiblit 1’autorité réelle. Celui de Cordoue n’est plus qu’un souvenir. Les “Abbassides ont
échangé la tutelle des Persans contre celle des Turcs. Les Fatimides eux-mémes longtemps
vainqueurs, sont désormais sur la défensive en Orient — face aux Turcs — et plus encore au
Maghreb. A travers un archaisme délibéré auquel il convient de ne pas se laisser prendre,

BCAI 15 (1999) G. Martinez-Gros: Identité andalouse, recensé par V. Lagardere
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

116 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 15

apparaissent les choix fondamentaux d’al-Andalus : «la culture arabe et la religion du Dieu
unique, d’autant plus évidemment liées qu’elles étaient ensemble menacées par 1'étrange
conjonction de peuples nouveausx, taillés dans la barbarie, et de vieux paganismes mal éteints ».
La premiére et la plus grave des condamnations vise la terre, et la premiére faute des
Omeyyades tient aux compromissions qu’ils ont consenties pour s’y enraciner. Le Fath dénonce
la complicité d’un pays impur, pourri par le viol et d’une lignée fautive, depuis la guerre
civile de la premiére génération de 1'Islam au moins. « L’identité andalouse n’implique nullement
attachement au terroir ibérique qu’une conscience nationale nous parait aujourd’hui exiger.
J’ai donné ma définition : les valeurs andalouses sont celles des Omeyyades, moins les Omeyyades,
qui résumaient les valeurs des Arabes, moins la terre des Arabes.» L’identité andalouse est
faite de ces cascades de manques plus que d’acquis, de détachements plus que d’attachements.
Le Fath rejette la blondeur andalouse, cette conversion des Arabes a 1’Occident oti 1’auteur
du Collier voyait a la fois le signe de leur chitiment et de leur rédemption.

Trés polémique, le chapitre m, «Identité andalouse et * structures sociales >’ » (p. 115-
175), est une critique en régle, mijotée depuis des années, des « élaborations intellectuelles »
de P'ouvrage de Pierre Guichard sur les Structures sociales « orientales» et « occidentales »
dans I’Espagne musulmane (EHESS. Paris, 1977). La démonstration, cherchant & restaurer,
auteur par auteur, la singularité de chacune des visions de I’histoire contre 1’unicité supposée
d’une réalité qui n’appartient qu’au désir de I’historien, aurait été plus éclatante sans ce
saupoudrage d’une soixantaine de références nominales & P. Guichard, teintées d’ironie acerbe,
comme une ranceeur trop longtemps contenue : « Je suis persuadé aujourd’hui que sa démons-
tration [sur Dorientalit¢ des structures sociales] est fondamentalement erronée dans sa
méthode, c’est-a-dire dans son principe, et qu’il n’est pas possible d’en tirer de conclusion
décisive sur cette identité andalouse qui nous intéresse ici. C’est ce que je vais rapidement
tenter de montrer dans ce qui suit, moins pour invalider une tentative dont les mérites ne
sont plus & dire que pour souligner ses limites, et prévenir chez de moins prudents que son
auteur, les errements qu’elle pourrait favoriser» (p. 116). Au lieu de reprocher & Pierre
Guichard « d’avoir négligé de s’interroger sur le sens des textes qu’il utilisait, pour n’y avoir
vu que simples collections d’informations, et étre tombé dans un véritable contresens », on
aurait aimé que G. Martinez-Gros nous démontre que les faits politiques rassemblés par les
sources arabes ne traduisent pas les structures sociales qui affleurent sous 1’écume des
événements mais la confortation « de l'intrigue politique, toujours essentielle, en éclairant le
lecteur sur la qualité des acteurs, comme les masques de la Commedia» (p. 156-157) qu’il
évoquait. Pour lui, «le masque tribal — car c’en est un — n’apparait que sur les figures
des condamnés, et en signe de leur condamnation (...) la tribu est un discours convenu que
la tradition attache aux temps révolus d’avant I’Islam, mais qui retrouve vigueur chaque fois
que PIslam — c’est-a-dire, ici le califat omeyyade — parait menacé par les soubresauts de
I’infidélité » (p. 158).

La seconde partie, « D’al-Andalus aux Andalous » (p. 167-255) poursuit le débat : peut-on
discerner des structures sociales ou bien les contours d’une idéologie & travers les ceuvres
d’Ibn Bassam, Ibn ‘Idari, Ibn Abi Zar® et Ibn Haldiin? Partant de ’étude de la fondation

BCAI 15 (1999) G. Martinez-Gros: Identité andalouse, recensé par V. Lagardere _
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1998 III. HISTOIRE, ANTHROPOLOGIE 117

de Fés, chapitre 1v (p. 177-210), & travers le Rawd al-Qirtas d’Ibn Abi Zar’, G. Martinez-Gros
met parfaitement en évidence « I’intérét que les Mérinides trouvaient & cette histoire aménagée
par un de leurs courtisans (...) elle offrait I’autorité réelle, manifeste, et pourtant appuyée sur
les fondations invisibles d’une capitale que les fils du Prophéte avaient créée » (p. 209). Seuls
les Andalous trouveront le chemin des nécessaires fidélités berbéres pour fonder un Etat
gouverné et peuplé par des Arabes. Pour Ibn Abi Zar‘, I’Occident, au dire de G. Martinez-Gros,
ne reconnait pour siens d’autres Arabes que les Andalous. « Les Ifrigiyiens n’apparaissent
qu’en agents de Baghdad, les Kairouanais en écho aux origines orientales des Idrissides. Les
héritiers des Omeyyades sont seuls conviés & partager le premier role avec les Mérinides. C’est
que seuls ils concilient les traits contradictoires qu’lbn Hazm, déja, leur prétait : la ferme
conscience de leur identité arabe et de leur destin occidental » (p. 210).

Dans le chapitre v, «Ibn Haldin : les deux Andalousies (p. 211-255), ’auteur interroge
Ibn Haldin sur sa perception des Andalous. Etaient-ils 4 ses yeux des Arabes? Se jugeait-il
lui-méme andalou? «Pour Ibn Haldin, précise G. Martinez-Gros, la umma musulmane se
confond, dans ses premiers siécles, avec la ‘asabiyya des Arabes rassemblée par le Prophéte,
ou par définition les distinctions tribales sont effacées — puisque leur maintien interdirait de
comprendre la puissance conquérante nouvelle des peuples de 1’Arabie. Toute fracture dans
cette unité ne peut naitre que de I'Islam ou contre lui, et non d’une société tribale dont son
existence prouve I’abolition. » De culture, 1’'Occident musulman n’a connu que I’Andalousie.
Almohades et Andalous s’appellent donc les uns les autres, en se mesurant exactement leur
rdle : aux uns le pouvoir, aux autres les prestiges de la ville, mais rien qu’eux. La situation
d’Ibn Haldiin, Andalou enseignant aux Berbéres encore a4 demi nomades, historien génial
qui sait tirer du concret de D’histoire les principes qui la fondent, définit I’identité andalouse
comme acceptation de I’exil, au prix du sacrifice du trésor particulier des Arabes — ici leur
poésic — mais au bénéfice de I'Islam. La tiche qui lui revient : servir, en précepteur patient
de la rudesse des princes berbéres, pour garder sa place a la langue et a la science des Arabes
au ceeur d’un pouvoir qui leur a échappé. « Chez Ibn Haldin, le complexe de I’identité
andalouse se décompose en trois parts : aux Grenadins les délices de la terre et les beautés
de la langue; aux exilés du Maghreb, les pertes du voyage — cette virtuosité poétique qu’on
n’a plus, mais aussi la science et le service du prince; aux nomades hilaliens, le nom et le
mode de vie des Arabes. On ne partage pas une identité a trois. Au sens que nous avons tenté
de préciser jusqu’ici, Ibn Haldin n’identifie plus les Andalous» (p. 266).

Un ouvrage brillant, une pensée novatrice exprimée dans un style brillant, mais trop
obnubilée par une polémique fondée sur une exégése parfois trop personnelle.

Vincent LAGARDERE
(Université de Bordeaux 3)

BCAI 15 (1999) G. Martinez-Gros: Identité andalouse, recensé par V. Lagardere
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

118 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne° 15

Maria-Jesis VIGUERA MOLINs, El Islam en Aragon. Saragosse, Caja de Ahorros de la
Inmaculada (col. « Mariano de Pano y Ruata»), 1995. 174 p.

M. J. Viguera, dans son inlassable activité éditoriale !!, nous offre un nouveau livre de
synthése sur le passé islamique de la région qui constitue aujourd’hui la communauté autonome
d’Aragon, correspondant approximativement a ce qui fut la Marche supérieure (al-tagr al-a‘'l)
d’al-Andalus. L’ouvrage différe sensiblement de celui précédemment consacré par elle au
méme sujet 12, La bibliographie est plus succincte, mais apporte les compléments correspondant
aux publications, sources et études, des derniéres années. Une illustration magnifique et
abondantc fait contraste avec l’austérité antérieure. Surtout, la conception d’ensemble est
différente. 11 ne s’agit plus seulement de !’histoire politique de la région entre 711 et la
prétendue « reconquéte » chrétienne du xu® siécle, mais d’un essai d’histoire globale. En effet,
au chapitre consacré a 1'« Histoire politique » s’en ajoutent d’autres, dédiés respectivement
au « Territoire », & la « Société », 4 '« Economie » et a la « Culture ». Le seul sujet qui nous
laisse un peu étonné et dégu est la faible part laissée, au moins dans le texte, aux permanences
arabes et islamiques jusqu’a D'expulsion, en 1609, des musulmans théoriquement convertis au
christianisme, les morisques, alors que ’auteur est aujourd’hui ’'un des meilleurs spécialistes
de la question . Mais, on reléve, en revanche, dans les illustrations, la reproduction de
plusieurs pages de manuscrits arabes d’époque chrétienne, ou aljamiados (en langue espagnole
et caractéres arabes). Nous ne doutons pas que Maria Jesis Viguera ne réserve pour d’autres
publications son grand savoir sur la question.

Jean-Pierre MOLENAT
(CNRS, Paris)

11. A propos de cette activité, il faudrait rendre
compte au premier chef des deux gros volumes
publiés récemment, dans ’Historia de Espafia
Menéndez-Pidal (Madrid, Espasa-Calpe FEd.),
consacrés respectivement a Los Reinos de Taifas.
Al-Andalus en el siglo XI (1994) et A El retroceso
territorial de al-Andalus. Almoravides y Almohades.
Siglos XI al XIIT (1997), volumes qui réunissent,
sous la direction de M.-J. Viguera, les contributions
d'une pléiade des meilleurs spécialistes, et qui
constituent, pour les xi®-xm® siécles, I’'indispen-
sable continuation de I’Histoire de ['Espagne
musulmane de Lévi-Provengal, qui faisait cruelle-

BCAI 15 (1999) G. Martinez-Gros: Identité andalouse, recensé par V. Lagardere
© IFAO 2026

BCAI en ligne

ment défaut jusqu’ici. Nous regrettons profon-
dément, que le refus de I’éditeur de nous faire
parvenir ces volumes nous mette dans
I"impossibilité morale de donner de ces ouvrages
toute la recension qu’ils mériteraient ici.

12. Aragén Musulman. La presencia del Islam
en el Valle del Ebro, Saragosse, Libreria General,
1980; 2¢ édition mise & jour, Saragosse, éd. Mira,
1988, 286 p.

13. On verra, notamment son introduction,
p. 7-51, aux Relatos pios y profanos del ms.
aljamiado de Urrea de Jalon, éd. F. Corriente,
Saragosse, Institucion Fernando el Catdlico, 1990.

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



