1998 III. HISTOIRE, ANTHROPOLOGIE 111

au savoir ou aux réseaux de piété, voire par la simple pratique du grand commerce,
ont constitué des réussites aussi grandes et sans doute plus efficaces pour I’expansion de
I'Islam. Quant au désintérét pour la mer, une des derniéres et heureuses publications de la
collection « Islamiques », celle de I’ouvrage de Ch. Picard, montre aussi qu’il faut le relativiser.
Cet ensemble d’articles de D. Ayalon n’en fournit pas moins un point de vue fort intéressant
sur un des aspects du phénomeéne militaire en Islam, pour peu que 1’on fasse abstraction du
caracteére universel et nécessaire dans I’histoire des peuples musulmans que ce grand spécialiste
du phénoméne mamlik a voulu lui attribuer.
Jean-Claude GARCIN
(Aix-Marseille 1)

Shaun MARMON, Eunuchs and Sacred Boundaries in Islamic Society. Oxford University
Press, New York - Oxford, 1995, xu + 162 p., index.

Ce livre, court mais important, traite d’un objet qui peut sembler tout a fait mineur en
histoire sociale de 'Islam médiéval : le statut et la situation des eunuques. Mais de cet objet,
apparemment limité, la perspective s’ouvre sur un champ considérable d’observation, o1 I’on
peut considérer ce qui reléve du sacré (comme catégorie spatiale), et ce qui touche a la
religiosité non pas populaire mais ordinaire, en ce qui concerne particuliérement la figure du
prophéte Muhammad.

Le premier chapitre (Cairo : Eunuchs and Sacred Boundaries) nous montre que les eunuques
du Caire mamliik occupaient un espace trés spécifique dans les demeures de leurs maitres :
le vestibule. C’est-a-dire un lieu qui n’était ni D’extérieur (ouvert a la libre circulation, aux
cOtoiements, aux rencontres impromptues) ni intérieur (fermé aux regards, privé, défendu a
I’étranger), lequel intérieur comprenait une partic qui était défendue a celui qui n’était pas
I’époux, le harim proprement dit. En d’autres termes encore, les eunuques habitaient, dans les
nobles demeures, une sorte de frontiére, un lien de franchissement fortement délimité par des
régles d’interdit, et ces eunuques défendaient la frontiére ainsi établie. Mais ils faisaient plus
que la défendre, ils la marquaient, la signifiaient de leur présence. Si, en effet, nous considérons
la Citadelle, nous constatons que les eunuques fabriquaient réellement une enclave sacrée, un
harim. 1ls étaient établis dans la chicane d’entrée de cet ensemble de palais et de casernes oi
résidait le sultan mamlik et ses proches; mais également ils entouraient le sultan lui-méme
et empéchaient quelque intrus de s’approcher de lui — ils reconstituaient un harim qui le
séparaient avec les siens des autres.

Et si nous contemplons un complexe funéraire mamlik tel que celui d’al-Nagir al-Din
Muhammad ibn Qala’in, nous comprenons que ces mémes eunuques étaient installés 3 deux
endroits : dans le couloir qui faisait suite & I’entrée du batiment, et dans la tombe a coupole
elle-méme, c’est-a-dire qu’a la fois ils séparaient la fondation funéraire (mosquée, hospice,

BCAI 15 (1999) S. Marmon: Eunuchs and Sacred Boundaries in Islamic Society, recensé par Chr. Décobert
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

112 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N-° 15

école et tombe) de I'aire extérieure et partagée (la rue) et qu’ils entouraient la tombe de leur
maitre défunt pour D’extraire, en quelque sorte, du reste du complexe. Ils faisaient de I’en-
semble monumental une enclave sacrée; ils faisaient de la tombe du sultan une autre enclave
sacrée — avec toute I'ambiguité qu’engageait ce lieu, puisqu’il était une sépulture et un
oratoire a gibla.

S.M. entrevoit dans cette déclinaison trois types d’aires du sacré, fondées sur les lois de
séparation du sexuel, du politique et du funéraire. L’on constate d’abord, qu’il y a une méme
dualité & I'intérieur méme de ces aires sacrées : la demeure noble était harim mais elle contenait
le harim des femmes, la citadelle du Caire était entiérement interdite mais le lieu de vie du
sultan I’était plus encore, le complexe funéraire était protégé mais la sépulture du sultan ’était
tout particuliérement, et a chaque seuil se tenaient les eunuques. S.M. fait référence a la dualité
de I’enclave sacrée de I’Arabie préislamique, du haram médinois ou de la hawta des nomades
de la Péninsule. La référence s’impose en effet, mais c’est de fagon plus générale la fonction
de I'aire sacrée en Islam qui est ici posée. S.M. signale justement que la séparation politique
se rabat sur la séparation sexuelle (le sultan était séparé comme 1’épouse), que le rapprochement
est explicitement fait entre le sanctuaire de Médine et la place du pouvoir sultanien, que la
priére qui s’accomplissait dans la tombe du sultan se faisait devant sa dépouille, laquelle est
dans I’axe de la gibla. Ces considérations montrent que se mélaient des formes trés différentes
et hiérarchisées de sacralité (de I’espace des femmes, du lieu du pouvoir politique, de 1’oratoire,
de la tombe) et de distinction (du saint, du gouvernant, du Prophéte), comme se mélaient la
sacralité et la distinction elles-mémes, dans une stratégie de Iégitimation du pouvoir mamliik
et d’intégration de ce corps radicalement étranger dans un jeu de représentations islamiques
communes.

L’une de ces représentations communes, de strate ancienne en Islam, concerne précisément
les aires sacrées. S.M. parle de la prolifération, avec les Mamliks, des tombes complexes,
avec sépulture, madrasa, hospice, hanqah, fontaine publique (sabil), etc.; et de I’extraordinaire
développement de la nécropole de la Qarafa au Caire. Tous ces ensembles funéraires, urbains
ou périurbains, comme d’ailleurs nombre de demeures de Mamliikes, étaient des biens de
mainmorte (mawgqiifa), des fondations pieuses, et ils devinrent rapidement des pdles d’urbani-
sation : ces ensembles nous semblent avoir été des lieux privilégiés d’intégration sociale des
gouvernants mamliiks. Car a quoi servait un bien mawgif ? C’était d’abord, pour les gens,
un lieu de production d’évergétisme, ol I’on prodiguait une éducation religieuse, un service
de I’cau, un refuge pour les malades et les voyageurs, un séjour des pauvres en Dieu ( fugara’).
C’était aussi, principalement, devrions-nous dire, I’objet d’une aumoéne puisque le wagf était
I’acte de faire don rituel d’un bien. C’était enfin un lieu de mémoire, par ’association entre
le fondateur (présent jusque par sa dépouille) et I’ensemble monumental lui-méme. Ainsi le
Mamlik qui fondait en mainmorte sa future sépulture, se présentait comme un prince
généreux, comme un prince inscrit dans I’histoire, comme un prince pieux. Par ce geste, les
Mamliks niaient, ou tentaient de nier, une extranéité originaire. C’est peut-étre ce principe
d’intégration de l’enclave séparée qui permettrait de saisir le statut paradoxal de la citadelle
du Caire pour les Mamliks, site que ’on avait affecté, comme une Cité interdite, d’un

BCAI 15 (1999) S. Marmon: Eunuchs and Sacred Boundaries in Islamic Society, recensé par Chr. Décobert

© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1998 II1. HISTOIRE, ANTHROPOLOGIE 113

simulacre de sacralité : 13 était le lieu d’un pouvoir qui les distinguait des autres, mais aussi
le lieu d’une intégration aux normes et aux valeurs reconnues de la société musulmane.

Le décryptage d’un autre jeu de représentations communes est relatif aux figures d’ex-
ception en Islam médiéval, ol I’on pouvait saisir, 3 un bout du spectre, le Prophéte et, &
I"autre bout, ces eunuques qui donc marquaient et gardaient la frontiére entre le partagé et
le séparé ou, si 'on veut, entre le profane et le sacré. L’éclairage de S.M. suit deux voies,
d’abord en considérant le groupe des eunuques gardiens de la tombe du Prophéte 3 Médine
(chapitre 11 : Medina: Sultan and Prophet), ensuite en exposant le statut des eunuques dans la
société musulmane médiévale (chapitres 1t et 1v : More Exalted Than the Service of Kings;
Eunuchs, Children and Time).

Quand et par qui la société des eunuques du Prophéte, cette caste d’hommes attachés a
la tombe du messager de Dieu, fut-elle créée? Les historiographes arabes balancent entre
deux noms, Nir al-Din et Salah al-Din. Mais a la limite, peu importe 1’identité réelle de
I’initiateur, car c’est d’abord I’époque qui compte. S.M. remarque (p. 34-35) que ce Xxi1° siécle
fut la période ou la figure du prophéte Muhammad comme intercesseur fut fortement
« articulée » parmi les sunnites, c’est-a-dire promue et répandue dans tous les milieux par un
«langage fort d’intimité et de vénération ». S.M. remarque également que, devant un pouvoir
califal qui s’efforgait de se reprendre, les sultans, de Syrie ou d’Egypte, pouvaient aisément
étre tentés de s’attribuer la garde des Lieux saints, et donc d’y installer leurs eunuques.

Mais il y-eut plus, et nous serons d’ailleurs enclin & déplacer un peu vers l'aval le
phénomene, vers la fin du xm® siécle et le début du xui® (en fait, le vi® siécle de I’hégire).
Ce siécle fut celui de I'expansion du soufisme par des réseaux qui se ramifiaient rapidement.
Et, porté par des soufis qui donc s’organisaient et atteignaient les campagnes aussi bien que
les villes, se répandait et s’imposait une nouvelle religiosité fondée sur la contemplation
«orgiastique » — selon I'adjectif de Max Weber — du suprasensible et la vénération d’un
Muhammad considéré plus comme lintermédiaire du suprasensible que comme fondateur.
De plus, ceci se produisit dans une politique de restauration sunnite : Saldh al-Din, notamment,
favorisa le développement des réseaux mystiques en Egypte, ses successeurs en firent autant,
tout comme les premiers Mamliks. Ainsi que S.M. le note trés bien, les gouvernants
mamelouks patronnérent des poétes mystiques comme al-Biisiri ou Ibn Dagqiq al-‘Id (p. 28),
lesquels chantaient la gloire de Muhammad. Il y eut, de fait, collusion entre deux ordres
d’événements : entre une stratégie politique (de prise en mains des Lieux saints) et un
comportement partagé d’attrait pour le Prophéte.

Avec la question du statut des eunuques, c’est 2 une strate ancienne de I’Islam que I’on
croit se référer. Mais suivons S.M., au long de ces remarquables chapitres m et 1v. Un
eunuque était un homme sans ascendance, puisque son origine biologique, en quelque sorte,
était perdue, ni descendance. Il était donc un homme sans lignée, et 1’on sait que la lignée
était le principe de l’identification de I’homme en société : un individu était qualifié comme
« pére de» et «fils de», « mére de» et «fille de». Les eunuques n’étaient péres de personne
et fils de personne. Par ailleurs, les eunuques avaient, au regard de 1’dge, une posture étrange :
ils semblaient rester des enfants, mais ils étaient souvent trés grands, et il leur arrivait de

BCAI 15 (1999) S. Marmon: Eunuchs and Sacred Boundaries in Islamic Society, recensé par Chr. Décobert
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

114 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 15

vivre trés vieux. Leurs traits physiques étaient ambigus : ils pouvaient étre repoussants de
laideur ou d’une beauté captivante. Le comportement social et religieux des eunuques attachés
aux tombes des sultans ou, 3 Médine, a la tombe du Prophéte, ne laissait pas de surprendre :
ils étaient doux et cruels; hommes pieux, totalement voués au service de celui dont ils avaient
la garde (sidana) et vivant de fagon trés ascétique, ils pouvaient &tre extrémement riches et,
tout en étant les plus étranges des étrangers pour I’homme musulman commun, ils avaient
parfois une trés grande autorité morale — et politique — sur les gouvernants et les
gouvernés.

Certaines de ces caractéristiques, tirées de relations historiographiques et donc jouant
comme des représentations, semblent dessiner ensemble une silhouette connue, celle de I’homme
pieux, hors rang, infortuné, redevable de 'auméne rituelle (la sadaga) et porteur de la bien-
faisance divine (la barake). Mais les eunuques ne pouvaient pas étre assimilés 3 I’homme
pauvre et dévolutaire de I’aumdne, on imaginait mal qu’ils fussent porteurs de baraka — les
autres traits s’y opposaient : ils étaient riches ou on disait qu’ils I’étaient, ils étaient violents,
ils étaient & peine des hommes et leur piété de convertis zEélés n’était en somme qu’un accident.
Mais cette extraordinaire ambivalence de caractéristiques, d’hommes approchant un compor-
tement idéaltypique tout en étant dans la stricte impossibilité sociale de se réaliser dans ce
comportement, faisait certainement qu’eux seuls pouvaient se trouver, et demeurer, sur ces
frontiéres indécises entre le commun et le séparé, le profane et le sacré. Ils paraissaient n’étre
ni de vrais pauvres en Dieu (dont la figure stéréotypique de 1’homme cheminant, qui avait
symboliquement quitté sa lignée : le hasab valant pour le nasab), ni des musulmans du
commun (dont la figure était celle de ’homme attaché i sa lignée). Ce que ’on saisissait
d’eux ne coincidait jamais avec la silhouette du saint ni avec celle du simple musulman.
Cette représentation (en fait : ce statut social) faisait d’eux des hommes de frontiére, d’espace
incertain.

Le chapitre v (The Longue Durée of the Eunuchs of the Prophet) raconte une autre histoire :
celle de I’évidement de cette représentation, sous les coups de boutoir du wahhabisme et de
la modernité...

Christian DECOBERT
(CNRS-Paris)

Gabriel MARTINEZ-GROS, Identité andalouse. Editions Sindbad Actes Sud, Arles, 1997.
371 p.

Voici un tableau impressionniste d’al-Andalus, par lequel ’auteur reconstitue ’histoire de
I’Espagne musulmane et 1’évolution de ses mentalités, en recherchant dans les ceuvres des
chroniqueurs les éléments d’une précision et d’une convergence que la réalité ne met pas

BCAI 15 (1999) S. Marmon: Eunuchs and Sacred Boundaries in Islamic Society, recensé par Chr. Décobert
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



