108 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne° 15

ont fait Peffort trés méritoire d’écrire dans notre langue, n’ait pas été effectuée par I’éditeur.
On aurait pu ainsi corriger bien des erreurs et des fautes de frappe qui génent parfois la
lecture. Mais plus important sur le fond, il est frappant de constater le trés petit nombre de
communications consacrées & I’Islam et la croisade et les articles qui abordent ce théme n’ont
guére d’originalité. Celui de P. Partner sur guerre sainte, croisade et djihad est envisagé de
mani¢re assez superficielle au travers uniquement des sources arabes traduites ou des ouvrages
modernes parmi lesquels ne figure méme pas I’ouvrage important de A. Morabia 8. De méme,
Iarticle de B.Z. Kedar sur croisade et djihad s’appuie sur des sources connues depuis long-
temps et n’apporte pas grand-chose de nouveau par rapport a ’ouvrage souvent cité d’E. Sivan ?.

Enfin, dans sa contribution sur les tréves entre musulmans et chrétiens, M.S. Omran fait
un récit trés événementiel d’une histoire déja bien connue, sans faire mention de I’ouvrage
pourtant trés documenté sur le sujet de M.A. Kéhler 1% Dans ce domaine des rapports entre
la croisade et I’Orient musulman, envisagés du cdté occidental, I’article de M. Jubb mérite,
en revanche, d’étre relevé, car par une étude approfondie et comparée de 1’Histoire de
Guillaume de Tyr et de celle de son continuateur, I’Estoire de Eracles, ’auteur montre
comment selon le contexte dans lequel ces deux auteurs ont écrit et le public auquel ils
s’adressaient, le personnage de Saladin est décrit différemment. L’Estoire de Eracles, écrite
plus tardivement, refléte sans doute moins de crainte face & la puissance du sultan que celle
de Guillaume de Tyr, mais plus d’intérét et méme d’admiration pour ses qualités chevaleresques,
point de départ de ce qui devint trés vite en Occident la 1égende de Saladin.

Cette vision, sans doute un peu trop occidentale ou latine de la croisade, ne doit pas
faire oublier, cependant, les qualités réelles de cet ouvrage qui, par la grande diversité des
sujets abordés et par ses nombreuses contributions originales, témoigne de la grande vitalité
des recherches historiques et archéologiques sur les croisades.

Anne-Marie EDDE
(Université de Reims Champagne-Ardenne)

David AYALON, Le phénomeéne mamelouk dans 1’Orient islamique. Collection « Islamiques »,
PUF, 199%6. 15 x 21,5 cm, 168 p.

La collection « Islamiques » des PUF, dirigée par D. et J. Sourdel et F. Deroche, réunit
dans ce petit volume, une suite d’articles de D. Ayalon dont la publication se situe entre
1950 et 1980, qui sont ici traduits aprés remise a jour par 1’auteur.

8. A. Morabia, Le gihad dans I'Islam médiéval. croisades, Paris, 1968. _
Le « combat sacré » des origines au XII® siécle, 10. M.A. Kohler, Allianzen und Vertrige zwischen
Paris, 1993, frinkischen und islamischen Herrschern im Vorderen
9, E. Sivan, L’islam et la croisade : idéologie Orient, Berlin - New York, 1991.

et propagande dans les réactions musulmanes aux

BCAI 15 (1999) D. Ayalon: Le phénomene mamelouk dans I’Orient islamique, recensé par J.-Cl. Garcin
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1998 III. HISTOIRE, ANTHROPOLOGIE 109

Une introduction (p. 5-13) présente l'intérét d’une étude du phénoméne de I’esclavage
militaire en Islam, poursuivie sur la longue durée (entre le 1x® et le xix® siécle), phénoméne
dont I’Etat mamlik d’Egypte (1250-1517) n’a été que I'exemple le plus abouti, et qui a
contribué, selon 'auteur, & maintenir sur une vaste étendue de terres, la civilisation de I’Islam,
alors qu’elle était menacée, principalement & partir du moment ol les Européens ont étendu
leur puissance, a partir du xm® siécle, par la domination des mers. Un premier chapitre
consacré au phénoméne mamliik (p. 15-51) expose les grands traits de ce systéme qui, par
une éducation appropriée (décrite essentiellement & partir du modéle égyptien), a mis au
service de I'Islam des ressources humaines toujours neuves tirées des steppes eurasiatiques;
Pauteur y expose comment, selon lui, en faisant obstacle 3 1’ouest & 1’avance européenne, le
systtme mamelouk a permis a4 I'Islam de s’étendre vers I’Asie et de devenir une religion
mondiale. Un commentaire d’un texte célébre d’Ibn Khaldin illustre le propos. Un second
chapitre (p. 53-85) est consacré a une vaste mise en perspective historique ayant pour théme
« La prépondérance de I’Egypte sur la Syrie et la Palestine », depuis I’époque des débuts de
I'Islam jusqu’a celle de Mohammed Ali. Elle n’est qu’en apparence hors du propos central,
car l'auteur y montre les raisons pour lesquelles le systéme mamelouk, une fois implanté en
Egypte et conforté par les ressources locales, a permis a ce pays d’étendre sa domination
vers I’est, avec des fortunes diverses selon les époques et le bon ou le mauvais fonctionnement
du systéme. Un troisiéme chapitre (« Cité musulmane et aristocratie militaire mamelouke »,
p. 87-107) étudie les rapports entre le systéme militaire et le phénoméne urbain dans le
Moyen-Orient médiéval. Puis vient un quatriéme chapitre (« Les Mamelouks et la puissance
navale », p. 109-124) ol, aprés avoir souligné le manque d’intérét pour la mer chez les Arabes,
l'auteur montre comment cela a conduit les Mamliks d’Egypte, aprés la liquidation des
derniéres places croisées, a détruire systématiquement tous les points fortifiés de la cote
palestinienne pour ne pas donner prise 4 nouvelle installation des Occidentaux, faute d’avoir
une marine toujours préte pour la défendre. Enfin un dernier chapitre (« L’introduction des
armes a feu et ses effets sur le monde islamique », p. 125-141) montre les réticences de ces
cavaliers 4 utiliser les armes & feu, alors qu’elles permettent aux Européens, avec les progrés
des techniques navales, d’imposer leur domination sur le vaste monde, en particulier dans
P'océan Indien. Une bréve conclusion (p. 143-145) marque I'importance de ce systéme militaire
pour I'Islam, «le second grand facteur & avoir déterminé Ihistoire de I’Islam aprés I’expansion
initiale des Arabes au-dela de leur Péninsule » et qu’on peut considérer, selon lui, comme
«’inévitable résultat de P’expansion arabe des premiers siécles» (p. 144). L’ensemble est
accompagné de notes (p. 147-160), d’une bibliographie (p. 161-164) et d’un index (p. 165-168).

La publication en frangais d’articles du savant israélien qui a donné par ses travaux un
grand essor aux études mameliks, est une heureuse initiative. Les étudiants pourront trouver
dans cet ouvrage une synthése trés claire des recherches et des idées de D. Ayalon. La lecture
en est agréable car la traduction francaise est de grande qualité. Les considérations développées
par D. Ayalon, appuyées sur la familiarité qu’il a avec les sources arabes, sont toujours inté-
ressantes, méme si on ne partage pas son point de vue. On éprouve du plaisir a le lire, et tout
particuliérement dans son analyse géopolitique du second chapitre, ot les extrapolations sont

BCAI 15 (1999) D. Ayalon: Le phénomene mamelouk dans I’Orient islamique, recensé par J.-Cl. Garcin )
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

110 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 15

les moins nombreuses, et la réflexion historique la mieux adaptée a I’ensemble syro-égyptien.
Dans les autres parties de I’ouvrage, Ia mise en perspective globale du systéme militaire, nourrie de
toute I’érudition du savant historien, reste passionnante. On comprend bien comment la vaste
synthése proposée découle des recherches de Pauteur : les références données en notes renvoient
plus souvent a ses propres travaux qu’a ceux des autres historiens, qu’il connait de toute
évidence. On comprend que ce qu’il présente est une théorisation parfaitement rationnelle et
cohérente du phénoméne militaire, obéissant & des « principes » (p. 27, 28, 29) que l’analyse
expose dans leur intemporalité, un phénoméne si rationnel qu’il finit par apparaitre comme
ayant dii nécessairement se produire, « inévitable » (p. 144), depuis le début de I’histoire de
I'Islam. D. Ayalon le trouve en gestation déja chez les mawali d’époque omeyyade (p. 36, 91,
158, n. 10), et il en poursuit la postérité jusqu’aux derniers sursauts de la « famille-esclave
ottomane » (p. 33), lorsqu’elle reprenait la lutte contre I’Europe aprés avoir dfi, un moment,
lui céder (peut-€tre au début du xx°® siécle?). Dans ce fantastique processus d’enrélement des
ressources humaines de la steppe eurasiatique, qui met au service de I’Islam des forces toujours
renouvelées et pas encore affaiblies par la civilisation, comme 1’analyse Ibn Khaldiin, il n’y a
pas lieu, selon D. Ayalon, de distinguer entre mamelouks, proprement dits, et hommes libres
d’origine turque ou mongole («trois aspects d’un méme phénoméne qu’il faut étudier en
méme temps », p. 36), tant les esclaves militaires ont toujours constitué la force véritable de
ces troupes. Les soldats du Khorassan qui portent au pouvoir les ‘Abbassides (ni les Daylamites
qui ne sont pas cités), ni les Seldjukides et Turcomans, ni les Kurdes ne sont, selon lui, des
exceptions, car dans leurs rangs, seuls les soldats esclaves comptaient (et Dinstallation turque
en Anatolic ou dans les Balkans peut, d’aprés lui, leur étre imputée, p. 32). On comprend
que dans ce vaste panorama, ce qui intéresse D. Ayalon est la mise en valeur du systéme
d’assimilation des populations par le mécanisme de ’enrdlement militaire, qui dans les pays
musulmans, trouve son expression la plus frappante dans le régime des Mamliks d’Egypte
«qui n’a jamais connu d’équivalent digne de ce nom en dehors du monde musulman » (p. 5).

Mais qu’on ait pu appeler I’Etat mamlik du xv°® siécle un FEtat de « prétoriens»,
comme le désigne C. Petry dans le titre de son dernier ouvrage, montre qu’on pourrait peut-
étre trouver des analogies dans d’autres domaines historiques, et d’autres temps. L’Islam
est-il en cela si original? Il y a sans doute le statut servile qui, dans le cas mamliik,
conduit au phénoméne « d’esclaves s’emparant du pouvoir politique » (p. 5). Quand on sait
a quelle grandeur sociale conduisait assez généralement ce type de servitude militaire, on se
demande s’il faut attribuer a cette « condition d’esclave qui dissimulait leur noblesse », comme
I’écrit aussi Ibn Khaldiin de ces mamliks, la note d’infamie généralement convenue.
Doit-on pour cela suivre D. Ayalon, lorsqu’il estime que ce fut «la plus grande réussite de
Plslam » (p. 17), et qu’il faut «lier & cette institution ’existence méme de la religion islamique
et ses succes » (p. 49)? Sauf 4 entendre par 1a que Ia plus grande réussite de I’Islam fut un
régime d’esclaves (témoignage « d’une faille morale d’une telle dimension que parmi les
grandes civilisations on ne la trouve que dans une seule », écrit P. Crone dans un des ouvrages,
peu nombreux, retenus pour la bibliographie, avec celui de D. Pipes!), on peut penser aussi qu’a
c6té de D’assimilation par le biais de I’institution militaire, 1’assimilation par la participation

BCAI 15 (1999) D. Ayalon: Le phénomene mamelouk dans I’Orient islamique, recensé par J.-Cl. Garcin

© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1998 III. HISTOIRE, ANTHROPOLOGIE 111

au savoir ou aux réseaux de piété, voire par la simple pratique du grand commerce,
ont constitué des réussites aussi grandes et sans doute plus efficaces pour I’expansion de
I'Islam. Quant au désintérét pour la mer, une des derniéres et heureuses publications de la
collection « Islamiques », celle de I’ouvrage de Ch. Picard, montre aussi qu’il faut le relativiser.
Cet ensemble d’articles de D. Ayalon n’en fournit pas moins un point de vue fort intéressant
sur un des aspects du phénomeéne militaire en Islam, pour peu que 1’on fasse abstraction du
caracteére universel et nécessaire dans I’histoire des peuples musulmans que ce grand spécialiste
du phénoméne mamlik a voulu lui attribuer.
Jean-Claude GARCIN
(Aix-Marseille 1)

Shaun MARMON, Eunuchs and Sacred Boundaries in Islamic Society. Oxford University
Press, New York - Oxford, 1995, xu + 162 p., index.

Ce livre, court mais important, traite d’un objet qui peut sembler tout a fait mineur en
histoire sociale de 'Islam médiéval : le statut et la situation des eunuques. Mais de cet objet,
apparemment limité, la perspective s’ouvre sur un champ considérable d’observation, o1 I’on
peut considérer ce qui reléve du sacré (comme catégorie spatiale), et ce qui touche a la
religiosité non pas populaire mais ordinaire, en ce qui concerne particuliérement la figure du
prophéte Muhammad.

Le premier chapitre (Cairo : Eunuchs and Sacred Boundaries) nous montre que les eunuques
du Caire mamliik occupaient un espace trés spécifique dans les demeures de leurs maitres :
le vestibule. C’est-a-dire un lieu qui n’était ni D’extérieur (ouvert a la libre circulation, aux
cOtoiements, aux rencontres impromptues) ni intérieur (fermé aux regards, privé, défendu a
I’étranger), lequel intérieur comprenait une partic qui était défendue a celui qui n’était pas
I’époux, le harim proprement dit. En d’autres termes encore, les eunuques habitaient, dans les
nobles demeures, une sorte de frontiére, un lien de franchissement fortement délimité par des
régles d’interdit, et ces eunuques défendaient la frontiére ainsi établie. Mais ils faisaient plus
que la défendre, ils la marquaient, la signifiaient de leur présence. Si, en effet, nous considérons
la Citadelle, nous constatons que les eunuques fabriquaient réellement une enclave sacrée, un
harim. 1ls étaient établis dans la chicane d’entrée de cet ensemble de palais et de casernes oi
résidait le sultan mamlik et ses proches; mais également ils entouraient le sultan lui-méme
et empéchaient quelque intrus de s’approcher de lui — ils reconstituaient un harim qui le
séparaient avec les siens des autres.

Et si nous contemplons un complexe funéraire mamlik tel que celui d’al-Nagir al-Din
Muhammad ibn Qala’in, nous comprenons que ces mémes eunuques étaient installés 3 deux
endroits : dans le couloir qui faisait suite & I’entrée du batiment, et dans la tombe a coupole
elle-méme, c’est-a-dire qu’a la fois ils séparaient la fondation funéraire (mosquée, hospice,

BCAI 15 (1999) D. Ayalon: Le phénomene mamelouk dans I’Orient islamique, recensé par J.-Cl. Garcin
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



