1998 I11. HISTOIRE, ANTHROPOLOGIE 99

Michael BONNER, Arabic Violence and Holy War. Studies in the Jihad and the Arab-
Byzantine Frontier. New Haven, Connecticut, American Oriental Society, 1996
(American Oriental Series, 81). xv + 221 p.

Dans ces « Studies in the Jihad and the Arab-Byzantine Frontier », Michael Bonner se
propose de traiter conjointement — et c’est 1 D'originalité de sa démarche — deux thémes
habituellement séparés : le gihad, considéré dans une perspective théologique et juridique dans
des ouvrages comme ceux de Noth ou de Morabia; la frontiére arabo-byzantine, analysée en
termes d’histoire politique et militaire dans les travaux classiques de Wellhausen, Vasiliev ou
Canard. Pour I'auteur, Paffirmation du gikdd comme idéologie de la guerre sainte contre les
infidéles est inséparable d’une histoire de la frontiére et des groupes sociaux qui, tour a tour,
ont tenté de dominer cette zone. Une telle approche « sociale », présentée dans I’avant-propos
et Pintroduction, suscite d’emblée I’adhésion. Le lecteur peut néanmoins vite se décourager
devant un ouvrage composé de cing chapitres, qui sont pour les quatre premiers la reprise
de travaux antérieurs, et dont P’articulation n’apparait pas immédiatement.

Le chapitre 1 « Substitution in Warfare: Pledge, Wage and Divine Reward », qui développe
un article paru dans Der Islam en 1991, s’intéresse au remplacement militaire & travers les
hadit et leur terminologie, notamment le mot gu'l (auvtres formes gi‘@la, gu'dla) qui désigne
les formes de rénumération accordées a celui qui part au combat 4 la place d’un autre.

Le chapitre nn « The Emergence of the Frontier, I: Abl 1-*Abbas al-Saffah and Aba Ja*far
al-Mansiir » et le chapitre m « The Emergence of the Frontier, II: Al-Mahdi, al-Hadi and
al-Rashid », fondés sur un Ph. D. présenté i Princeton en 1987, offrent un récit détaillé des
événements, politiques, administratifs et militaires, qui se déroulérent dans la zone musulmane
de la frontiére arabo-byzantine, c’est-a-dire dans les fugirs, sous les premiers Abbasides.

Le chapitre 1v « Scholars and Saints of the Frontier », qui reprend, en 1’élargissant, un
article paru dans Studia Islamica en 1992, est consacré a trois figures emblématiques de la
premiére génération des « savants-ascétes » émigrés sur la frontiére arabo-byzantine : Abi
Ishaq al-Farazi (m. en ou apr. 185/802), auteur du Kitab al-siyar, ‘Abdallih b. al-Mubarak
(m. 181/797), auteur du Kitdgb al-gihad, et Ibrahim al-Balbi (m. 161 /777-778). Un appendice
dresse la liste de plus d’une centaine de ces combattants qui, du début de la période abbasside
jusqu’a la reconquéte byzantine, s’illustrérent autant par leur ascése que par leur participation
au gihad.

Enfin, le chapitre v « Conclusion: the Thughiir in History » est moins une conclusion
qu’une synthése qui inscrit 1’histoire de la zone-frontiére dans la perspective d’une « histoire
sociale » que les chapitres antérieurs illustrent et précisent. C’est pourquoi je me propose dans
le présent compte rendu d’exposer les grandes lignes de ouvrage de Michael Bonner en
reprenant le cadre chronologique tracé dans ce chapitre.

La frontiére arabo-byzantine présente au cours des premiers siécles de son histoire quel-
ques caractéres propres. Elle n’a pas été une zone d’expansion, contrairement aux frontiéres
orientales des pays d’Islam, puisqu’elle est restée & peu prés stable du début du vm® siécle

BCAI 15 (1999) M. Bonner: Arabic Violence and Holy War. Studies in the Jihad and the Arab-Byzantine Frontier, recensé par Fr. Micheau
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

100 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 15

(aprés I’échec du siége de Constantinople en 717/718) jusqu’a la reconquéte byzantine du
x¢ siécle. Elle n’a pas vu, contrairement au versant byzantin de cette méme frontiére, 'implan-
tation d’une aristocratie fonciére et militaire. Enfin — et c’est 13 le point central aux yeux de
Michael Bonner — elle a été le lieu d’affrontements et d’alliances des différents groupes sociaux
qui ont formé la société musulmane des premiers siécles et ont tenté de s’y implanter.

A 1’époque omeyyade, les Arabes commencent & s’installer le long du Taurus, dans le
gund de Qinnasrin et la province du « Nord ommeyyade », cet ensemble liche comprenant
Gazira, Mossoul, Arménie, Arran, Azerbaygin et parfois Kurgistin. Méme s’il est difficile de
connaitre le régime foncier de ces zones frontaliéres, il semble que les Omeyyades en étaient
les principaux propriétaires, mais pas les seuls. Ils concédérent une partie des terres  leurs
proches (tel Qa‘qd’, a I’origine de la puissance des Bani 1-Qa‘qd®), et des immigrants indé-
pendants agissaient pour leur propre compte. Une élite syro-jazirienne était ainsi en passe de
former une aristocratie fonciére («landed gentry»), d’autant qu’elle semble avoir joui, au
moins dans certains cas, de I'immunité fiscale.

Mais cette €lite représentait une menace pour le nouveau régime, comme ’ont montré
les révoltes en Gazira au lendemain de la révolution abbasside, notamment la tentative de
‘Abdallah b. ‘Ali de s’emparer du califat en 754. Al-Mansir prit un certain nombre de mesures
pour briser cette puissance potenticlle : faire entrer & son service d’anciens compagnons de
Marwan 1I, assurer une rotation du commandement des expéditions annuelles, mettre fin a
P’administration unifiée du « Nord omeyyade » en nommant des gouverneurs d’origine variée
dans les différentes régions, confisquer des propriétés ayant appartenu & des lieutenants
omeyyades, radier du diwan un certain nombre de soldats arabes de la Gazira. Méme si
quelques Arabes gardérent une position favorable, tel Tumama b. al-Walid b. al-Qa‘qa’, les
quwwad s’affirmérent alors le long de la frontiére. Ces chefs militaires (« warlords»,
«commanders »), le plus souvent originaires du Hurisin, sont avant tout des officiers au
service de I’Etat abbasside; ils n’en cherchent pas moins 2 acquérir une puissance locale et
sont, par la-méme, une menace potentielle pour le calife de Bagdad. Aprés la crise dynastique
des années 785/786, I’arrivée au pouvoir d’Hariin al-Rafid et, avec lui, des Barmékides signifie
la victoire d’une conception centralisatrice de la conduite de la guerre et du contréle de la
frontiére face aux forces centrifuges représentées par la plupart des quwwad.

Ainsi s’explique la politique active en matiére de guerre arabo-byzantine qui fut celle d’Hariin
al-Rasid et d’al-Ma’min. Iis tentérent de contrdler directement la zone-frontiére (création des
‘awasim dés 786, augmentation des terres sawdfi, construction d’une nouvelle résidence califale
a Raqqa); ils dirigérent eux-mémes les opérations militaires, incarnant le modéle, nouveau,
du «calife-gazi » (selon une expression avancée par Bosworth et reprise par Bonner); surtout,
ils tentérent de s’appuyer, contre les quwwad, sur d’autres fractions de la société. C’est ici
qu’apparaissent les savants, saints, ascétes (I’auteur emploie ces différents termes en les juxta-
posant sans chercher a les distinguer) dont I’émigration vers la frontiére avait commencé dés
le régne d’al-Mansiir et s’était fortement accentuée par la suite. Ces hommes, méme s’ils se
livraient a des pratiques commerciales lucratives, avaient pour principale activité les sciences
religieuses (surtout la transmission des hadif) et le gihad. De ce milieu sont issus les deux plus

BCAI 15 (1999) M. Bonner: Arabic Violence and Holy War. Studies in the Jihad and the Arab-Byzantine Frontier, recensé par Fr. Micheau
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1998 III. HISTOIRE, ANTHROPOLOGIE 101

anciens ouvrages sur la guerre. Le premier, le Kitab al-sivar d’Abi Ishiq al-Fazari, méle des
¢léments apparents disparates (responsa sur le droit de la guerre et magazi relatant les expé-
ditions du Prophéte, la ridda et les grandes conquétes). Il s’organise en réalité autour de
deux idées principales. Premiérement, ’imitation du Prophéte, qui s’est mis lui-méme en
campagne, impose de garder vivante la tradition des magazi par ’étude — celle des textes,
juridiques et historiques, relatifs a ces guerres — et par I’action — c’est-a-dire en prenant les
armes contre les infidéles. Deuxiémement, ’autorité de la conduite de cette guerre revient
davantage aux savants en sciences religieuses qu’a I’imam. Si bien que les tentatives d’Hariin
al-Ra8id et d’al-Ma’miin de s’ériger en « califes-g@zi» sont venues trop tard : Bonner n’hésite
pas a écrire (p. 148) que le gihad «royal » n’a pas réussi a arréter le déclin de autorité et
du prestige des califes abbassides. Le second de ces traités, le Kitab al-gihad de ‘Abdallah b.
al-Mubarak, se présente comme un recueil de hadit sur les mérites du gihdd. 11 exalte le
volontariat et le compagnonnage des combattants, membres d’une communauté qui partage
les mémes valeurs. L’importance accordée & la récompense divine, ou agr, conforte les analyses
développées dans le chapitre 1: le gu'l, dont le sens avait évolué de don (« pledge ») a salaire
(« wage »), laisse place dans les hadifs les plus tardifs au agr, avec sa double signification de
récompense matérielle et de récompense divine.

Le régne d’al-Mu‘tasim, avec la prise d’Amorium en 838, marque la fin de cette période
qui vit la formation de la frontiére arabo-byzantine avec ses caractéres propres. Deux groupes
rivaux dominent désormais les fugiir : une élite militaire professionnelle de soldats (gulam et
mercenaires), dont les intéréts seraient « fiscaux » — ici Bonner reprend et nuance la division
établie par von Sivers dans un article paru dans JESHO en 1982 — et une élite civile de
volontaires du gihdd (mutatawwi® ou gazi) dont les intéréts seraient surtout « commerciaux ».
Si la guerre contre I'infidé¢le est, en théorie et souvent en fait, la raison d’étre des gdzi comme
des gulam, ’opposition entre les deux groupes fut constante, encore que la balance ait finalement
penché en faveur des premiers. La description de Tarse par Ibn Hawgal ainsi que les fragments
du Kitab siyar al-tugiir montrent I’importance de ces croyants qui recherchaient le salut de leur
ame sur la frontiére de I'Islam en mélant méditation religieuse, pratiques ascétiques, expéditions
militaires. S’ils pouvaient se livrer au commerce afin de s’enrichir, ils n’avaient pas d’attache
fonciere locale, ce qu’illustrent les biographies rassemblées dans I’appendice. De leur c6té, les
soldats professionnels vivaient des revenus de 1’igta"; méme si on manque d’informations sur
les terres des tugir qui furent ainsi concédées, ils ne semblent pas avoir exercé de contrdle sur
les régions frontaliéres. Ainsi ni les uns ni les autres n’ont formé une aristocratie fonciére
militaire : pour reprendre le titre-méme de l’ouvrage, la « guerre sainte » a triomphé de la
« violence aristocratique ».

Cette interprétation globale de I’histoire du gihad et de la frontiére est nourrie par des
analyses riches et précises, mais limitées. Un tel ouvrage invite, en conséquence, 4 poursuivre
les recherches dans la perspective, originale et stimulante, d’une histoire « sociale » des premiers
siecles de I’Islam. Mais il oblige, également, a s’interroger sur la validité d’une telle approche
dans la mesure ou les sources sont largement tributaires des différents mouvements idéo-
logiques, politiques et religieux, qui se sont développés a partir du 1x°© siécle. Aussi les processus

BCAI 15 (1999) M. Bonner: Arabic Violence and Holy War. Studies in the Jihad and the Arab-Byzantine Frontier, recensé par Fr. Micheau
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

102 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 15

qu’elles décrivent, relévent peut-étre davantage de la moralisation et de I’idéalisation du passé
que de Phistoire factuelle. Telle est, du moins, I’opinion longuement développée par Jacqueline
Chabbi dans I'article « Ribat» de ’Encyclopédie de I’Islam, ce qui la conduit 4 proposer des
interprétations différentes de celles de Michael Bonner quant i ’'importance des combattants
volontaires, quant a la valorisation du gihad, quant a la portée des traités les plus anciens.
Ce débat, encore & peine entamé (J. Chabbi ne connait de M. Bonner que I’article paru dans
Studia Islamica et M. Bonner ne cite pas 1’étude de J. Chabbi), devrait conduire 3 une
relecture plus nuancée des sources et & une connaissance plus approfondie des combattants et
de leur idéologie aux premiers temps de 1’islam.
' Frangoise MICHEAU
(Université Paris 1)

Tawfiq BEN ‘AMIR, Al-Haddra al-islimiyya wa-tigarat al-raqiq hilal al-garnayn al-talit
wa-l-rabi* lil-higra. Tunis, Publications de la faculté des sciences humaines et
sociales, (s. 8 vol. 7), 1996. 366 p.

Cet ouvrage, issu d’une thése de Doctorat d’Etat, est le premier volume d’une étude plus
vaste, consacrée a un sujet qui, en dépit de son importance soulignée dés 1977 par Cl. Cahen
(Les peuples musulmans dans histoire médiévale, p. 222), n’a guére retenu ['attention des
historiens, & 1’exception notable — soulignée par I’A. — de R. Brunschwig, dont Darticle
dans EI? (I, p. 25-41) a été 'un des premiers & aborder un sujet aussi délicat. C’est dire
tout P’intérét de cette étude.

Aprés une introduction générale, suivi d’une présentation critique des sources, une
« Premiére partie » (p. 17-82) consacrée au commerce des esclaves avant les m® et 1ve s. H.
sert de point de départ permettant de mettre en évidence les évolutions ultérieures. Celles-ci,
étudiées dans la « Deuxiéme partie », sont marquées par le tarissement des sources d’appro-
visionnement traditionnelles, lié a I’arrét des conquétes, a I’extension de la pratique de
Paffranchissement, aux révoltes et aux fuites massives, et, simultanément par le renforcement
de la demande liée aux nouveaux besoins de la société musulmane (chap. 1). Le chap. 1 étudie,
quant 3 lui, 'offre et les sources d’approvisionnement aux 1® et 1v® siécles, ainsi que les
origines de la population servile. Le chap. m1, enfin, traite en détail 1’organisation des marchés
d’esclaves et les pratiques commerciales.

L’ouvrage se termine par une bibliographie. Les « Index » sont, fort logiquement reportés
au second volume du travail, qui abordera notamment les modalités du commerce intérieur
des esclaves, et celles du travail servile et de sa place dans la société.

On ne peut que souligner, pour conclure, la minutie et le souci d’exhaustivité de I’A. qui
nous fournit ici une monographie particuliérement bien venue.

Raif Georges KHOURY
(Université de Heidelberg)

BCAI 15 (1999) M. Bonner: Arabic Violence and Holy War. Studies in the Jihad and the Arab-Byzantine Frontier, recensé par Fr. Micheau
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



