1998 ITI. HISTOIRE, ANTHROPOLOGIE 95

The History of al-Tabari, An Annotated Translation. E. Yarshater éd., State University
of New York Press, Albany, 1988-.

Vol. VIII, The Victory of Islam: Muhammad at Medina, A.D. 626-630/A.H. 5-8. Traduit
et annoté par Michael FisHBEIN, 1997. 15 X 23 cm, xxiit - 215 p., dont biblio-
graphie des ouvrages cités et index.

Ce volume traite de ’histoire de la communauté musulmane 3 Médine (626-630) : mariages
du Prophéte, batailles, élimination de la tribu juive des Bani Qurayza, expéditions militaires
vers le Nord de 1’Arabie et en territoire byzantin. Il s’agit de cette période cruciale au cours
de laquelle Muhammad, chef d’une petite communauté en exil, est devenu en l'espace de
quelques années le maitre de La Mecque. Ces années sont aussi marquées par des épisodes
controversés de la vie privée du Prophéte, comme son mariage avec Zaynab bint Gahg, la
femme divorcée de son fils adoptif Zayd, et avec Juwayriyya, capturée au cours du raid contre
les Ban@i Mustaliq alors que, selon la coutume, elle aurait dii devenir esclave de 1'un de ses
ravisseurs.

L’épisode central de cette période est I’échec du siege de Médine par les mekkois. On sait
que le premier affrontement important entre musulmans et mekkois a Uhud ne s’était pas
terminé en Sawwal 3 (mars 625) a ’avantage décisif de 'une des parties. Le siége de Médine
eut lieu deux ans plus tard, en Sawwal 5 (février 627). Selon al-Tabari, 'initiative serait venue
d’un groupe de juifs de la tribu des Banii Nadir qui avaient été exilés de Médine par le
Prophéte. Ils auraient proposé aux mekkois de les aider & combattre leur ennemi commun,
Muhammad; les Gatafin, une tribu arabe du Nord de I’Arabie, faisaient aussi partie de cette
coalition. Les mekkois et leurs alliés étaient beaucoup plus nombreux que les musulmans, mais
ces derniers construisirent un fossé (al-Handaq), d’ou le nom de « bataille du Fossé », infran-
chissable par les chevaux des mekkois qui se retirérent aprés un mois de siége, le moral brisé;
ce fut leur derniére attaque contre les musulmans. Une conséquence immédiate du siége de
Médine fut I’extermination de la derniére tribu juive de la ville, les Banii Qurayza, accusés
d’avoir apporté leur aide aux assiégeants. Le chatiment fut particuliérement brutal : exter-
mination de tous les adultes males, asservissement des femmes et des enfants.

Ces années marquent le début des activités diplomatiques de Muhammad. Selon les sources
utilisées par al-Tabari, en di °I-HigZa 6 (avril 628), seulement un mois aprés la signature du
pacte de Hudaybiyya entre Muhammad et le représentant des Qurayshites, Abli Sufyin, le
Prophéte aurait envoyé des émissaires porteurs de lettres a six souverains étrangers pour les
inviter 4 se convertir a4 l'islam : al-Muqawqis, le patriarche d’Alexandrie, al-Harit, le prince
arabe des Banii Gassan, Héraclius, I’empereur byzantin, Hawda b. ‘Ali al-Hanafi, le chef de
la tribu de Yamaina en Arabie centrale, Yazdegerd, le souverain de la Perse sassanide,
al-Asham b. Abgar, le nagasi d’Ethiopie. L’historicité de ces lettres n’est pas certaine; en tout

BCAI 15 (1999) M. Fishbein (trad.): The History of Tabari. An Annotated Translation. Vol. VIII. The Victory of Islam: Muhammad at Medina, recensé par D. Aigle
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

926 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 15

cas, la mention de cet épisode a permis de désigner le traité de Hudaybiyya comme le point
de départ de ’activité diplomatique des musulmans 5.

Comme pour les périodes antérieures, al-Tabari s’appuie sur Ibn Ishiq (m. 150/767) pour
tout ce qui touche a la biographie de Muhammad. L auteur du Ta'rili al-rusul wa'l-muliik est
d’ailleurs considéré comme ’un des principaux transmetteurs du texte d’Ibn Ishaq, qui ne
nous est pas parvenu directement dans son intégralité mais a travers la recension d’Ibn HiSam
(m. 218/834), connue sous le titre Sirat Rasial Allah. Al-Tabari qui était né en 224 ou 225
(hiver 839) a eu accés a la plus grande partie de matériau alors qu’il étudiait avec Abd
‘Abd Allah Muhammad b. Humayd 3 Rayy, qui avait lui-méme étudié avec un disciple direct
d’Ibn Ishdaq. Cela implique qu’al-Tabari a eu accés a I’ceuvre a travers une version antérieure
a celle dont nous disposons. L’autre source majeure d’al-Tabari est le Kitab al-Magazi de
I’historien médinois Muhammad b. ‘Umar al-Waqidi (m. 207/823). Al-Tabari adopte, toutefois,
une attitude prudente vis-a-vis d’al-Wagqidi qu’il considérait, d’aprés une notice du Irsad
al-arib li-ma'rifat al-adib de Yaqit (m. 1229) comme un transmetteur peu fiable en matiére
de hadit ou d’exégése coranique et digne de foi, seulement pour les événements historiques :
il le cite rarement intégralement. A ces deux sources principales, al-Tabari a ajouté les données
qu’il avait tirées des principaux savants de 1’époque °.

La traduction de ce volume repose sur I’édition de Leyde [vol. 1/3, p. 1460-1654, édité
par Otto Loth et Picter de Jong] parue entre 1879 et 1898 sous la direction générale de
M.J. de Goeje. Le traducteur a aussi utilisé ’édition de Muhammad Aba °l-Fadl Ibrahim parue
au Caire, en 1960. 11 a également consulté des sources paralléles : la Sirat Rasiil Allah d’Ibn
Hi8am, le Kitab al-magazi d’al-Waqidi, les Tabagat al-kubra d’Ibn Sa‘d et les Ansab al-asraf
d’al-Baladuri. Les contenus paralléles de ces sources sont indiqués dans les notes (ex. notes 19,
34, 42, 88, 90, 123, 179, etc.). La traduction est fidéle A Poriginal arabe et attentive 3 ses
particularités textuelles. Les lectures et vocalisations qui différent entre 1’édition de Leyde et
celle du Caire ont constamment été comparées, ce qui contribue a la qualité critique de la
présente traduction (ex. notes 174, 201, 203, 206, 230, 231, 285, 286, etc.). Des explications
d’ordre linguistique, philologique, historique ou théologique illustrent les mots et passages
difficiles (ex. notes 198, 199, 219, 312, 313, 429, 501, etc.). Le traducteur éclaire souvent les
citations du Coran par des références aux interprétations données par al-Tabari dans son

5. Pour une discussion sur I’historicité de ces 6. Sur les sources d’al-Tabari, voir F. Rosenthal,
lettres, voir M. Watt, Muhammad at Medina, General Introduction and From the Creation to
Oxford, 1953, p. 345-347; M. Hamidullah, the Flood, vol. 1 de The History of al-Tabari,
Documents sur la diplomatie musulmane & lépoque Albany, 1989. Pour une discussion des sources
du Prophéte et des Khalifes orthodoxes, Paris, primaires de la vie du Prophéte, voir Fuat Sezgin,
1935, p. 19; le méme, Le Prophéte de I'Islam, Geschichte des arabischen Schriftums, Leyde,
Paris, 1959, vol. I, p. 205-207. 1967, vol. 1, p. 237-256, 275-302.

BCAI 15 (1999) M. Fishbein (trad.): The History of Tabari. An Annotated Translation. Vol. VIII. The Victory of Islam: Muhammad at Medina, recensé par D. Aigle
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1998 HI. HISTOIRE, ANTHROPOLOGIE 97

Tafsir (ex. note 9, dans le cas du mariage de Muhammad avec Zaynab bint Gahg). Enfin, les
personnages sont toujours identifiés avec référence aux sources primaires et aux études (ex. note 1,
2, 3, 4, etc.).
Denise AIGLE
(EPHE)

Vol. XVII, The First Civil War: From the Battle of Siffin to the Death of “Ali,
A.D. 656-616/4.H. 36-40. Traduit et annoté par G.R. HAWTING, 1996. 15 x 23 cm,
XX1 -+ 250 p., dont bibliographiec des ouvrages cités et index.

Une grande partie du présent volume concerne I'affrontement entre ‘Ali et le gouverneur
de Syrie, Mu'dawiya b. Abi Sufyan, & la bataille de Siffin (37/657-658); il s’achéve avec le
meurtre de ‘Ali & Kiifa en (40/661). La traduction est précédée d’une préface en quatre parties :
description sommaire des événements décrits dans le volume (p. XI-X1v), signification et inter-
prétation de ceux-ci (p. X1v-xv), sources utilisées par al-Tabari (p. Xvi-xvi), manuscrits et
sources paraliéles (p. xvi-xvi).

Apres le meurtre de ‘Utman en 656, ‘Ali fut élu calife mais il se trouva aussitdt confronté
a un premier mouvement d’opposition conduit par ‘A’i$3, la jeune veuve du Prophéte, et deux de
ses compagnons, Talha et al-Zubayr. A la fin de 656, les deux parties s’affrontérent prés de
Basra a la bataille connue dans les traditions sous le nom de « Bataille du chameau »; Talha
et al-Zubayr périrent au combat. Cependant, I’événement le plus décisif de cette période,
considéré par les musulmans, comme la premiére « guerre civile» ( fitna) de l’islam, est le
combat entre ‘Ali et Mu‘awiya a $iffin. Comme le souligne G.R. Hawting, beaucoup d’épisodes
et de personnages dont traite ce volume font partie de la conscience historique de la
communauté musulmane (p. Xv).

En dépit du grand nombre de traditions transmises et de leur richesse en détails, 1’établis-
sement d’une chronologie précise des événements et leur interprétation restent conjecturaux.
Ainsi, J. Wellhausen a suivi la tradition musulmane en mettant ’accent sur les rivalités et
les intrigues entre les figures dominantes de 1’époque. Plus récemment, des savants tels que
H.A.R. Gibb et M. Hinds ont cherché & dénouer I’écheveau des relations entre les combattants
arabes dans les villes de garnison et 2 analyser les causes de leur ressentiment envers les
autorités dirigeantes (voir la bibliographie des ouvrages cités en fin de volume). Les récits
historiques sur le combat entre ‘Ali et Mu‘awiya, tels qu’ils ont été préservés par al-Tabari
et les premiers historiens, ont été analysées, par E.L. Pedersen en particulier.

Dans ce volume, al-Tabari s’appuie sur beaucoup de sources aujourd’hui perdues. Une
grande majorité des événements est reprise des récits du célébre collecteur de traditions
historiques de Kiifa, Abli Mihnaf (m. 774). Cette source est souvent citée par I’intermédiaire
d’un autre traditionniste de Kifa, Hi¥am b. Muhammad al-Kalbi (m. 821). Al-Tabari s’appuie

BCAI 15 (1999) M. Fishbein (trad.): The History of Tabari. An Annotated Translation. Vol. VIII. The Victory of Islam: Muhammad at Medina, recensé par D. Aigle
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



