1998 III. HISTOIRE, ANTHROPOLOGIE 9

Nicole GRANDIN et Marc GABORIEAU, dirs. Madrasa. La transmission du savoir dans le
monde musulman. Arguments, Paris, 1997. 426 p., index.

Dans I’Encyclopédie de I'Islam, ’article madrasa traite presque exclusivement du monde
arabe, refiétant en cela la tendance dominante des études produites sur le sujet jusqu’au
présent ouvrage. Ce dernier est issu des travaux d’une table ronde organisée par un groupement
de recherche du CNRS sur la transmission du savoir dans le « monde musulman périphérique »,
par quoi, il fayt entendre en réalité I’ensemble du monde musulman, a I’exception des aires
arabe, iranienne et turque, soit I’Afrique sub-saharienne, I’Europe de I’Est, I’Asie centrale,
I’Asie du Sud et du Sud-Est, et la Chine.

Madrasa non seulement présente I’apport considérable de ces aires culturelles au phéno-
méne étudié, mais il jette aussi une lumiére neuve sur les faits arabes, turcs et iraniens a
travers les contributions qui forment la premiére partie intitulée « Modéles ». Aprés que
Jacqueline Sublet (p. 13-27) a caractérisé le modéle arabe en évoquant la matiére de I’enseignement
ainsi que les chaines et les régles de la transmission et leur vocabulaire technique, Michael
Chamberlain (p. 28-62) insiste sur les aspects sociaux, et tout particuliérement sur la qualité
de la relation de maitre & disciple, en prenant pour exemple la Damas médiévale. La
surestimation du mode¢le arabe est ensuite bien mise en évidence dans la démonstration faite
par Roy Mottahedeh (p. 63-72) du roéle joué dans la genése du systéme d’éducation musulmane
par le Khorassan entendu au sens large, de I’Iran central i la Transoxiane. A travers les
Seljoukides d’Anatolie, les Ottomans eurent leur part de cet héritage khorassanien. Les grands
principes d’organisation de D’établissement juridico-religieux dans leur Empire sont dégagés
par Gilles Veinstein (p. 73-83), qui retrace la constitution du modéle ottoman, en traitant de
la mise en place d’un réseau de madrasas, de la carriére des miilazim et de traits tels que les
hiérarchies, la compétition, les enjeux financiers et le contréle de I’Etat. Mais les chaines de
transmission du savoir ne concernaient pas que les élites intellectuelles. Les artisans, par
exemple, avaient et souvent ont encore les leurs, comme le rappelle Micheline Centlivres-Demont
dans sa présentation d’un corpus de risala en dari (persan afghan) recueilli a Tashqurgan,
dans le Turkestan afghan, auprés d’un chaudronnier-ferblantier, d’un bijoutier et d’un menuisier
(p. 84-91). Un artisan ne se sépare jamais de sa risala. Celle-ci est un livret manuscrit qui
rappelle la subordination de toute activité matérielle 3 une finalité spirituelle, les métiers,
d’origine divine, ayant été transmis aux hommes par l'intermédiaire de I’archange Gabriel.
Aprés un éloge a4 Dieu et la liste des maitres (pir!) de la corporation, vient une série de
questions-réponses touchant a I’histoire mythique du métier, aux pir et aux degrés spirituels
de la hiérarchie mystique, aux gestes opératoires de I’artisan et aux invocations appropriées,
aux prescriptions de purification, de pureté rituelle et d’éthique.

Les modeles classiques se sont modifiés selon les vicissitudes de I’histoire : la deuxiéme
partie du livre intitulée « Tendances de I’évolution, Xixe-xx® siécles » est consacrée aux mou-
vements de réforme qui affectérent I’enseignement religieux en Egypte et en Turquie. Gilbert
Delanoue montre comment (p. 95-111), pour partie en réaction a ’Occident, un mouvement

BCAI 15 (1999) N. Grandin et M. Gaborieau (dirs.): Madrasa. La transmission du savoir dans le monde musulman, recensé par D. Matringe
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

92 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 15

de réformes fut lancé a la fin du xix°® siécle par deux disciples de Jamal al-Din
Afgani (1838-1897), Muhammad ‘Abduh (1849-1905) et Rasid Ridid (m. 1935), pour faire
évoluer les cursus d’étude, faire des ‘ulama’ des intellectuels militants et faire naitre d’autres
institutions qu’al-Azhar. La réforme paralléle des medrese de Turquie est évoquée par Xavier
Jacob (p. 112-142). Mais aprés avoir pris le pouvoir dans le pays, les kémalistes supprimérent
tous les enseignements religieux, avant de les rétablir sous leur contrdle aprés la deuxiéme guerre
mondiale. II ressort de ces contributions que la tendance est 4 un retour aux sources premiéres
(Coran et Traditions), a I’effort de raisonnement indépendant (igtihad) contre I’imitation passive
des modeles (raglid) et 4 une désaffection envers le soufisme, tandis que le centre de gravité
des études religieuses se déplace du droit vers une théologie rénovée.

Les quatre parties suivantes sont consacrées a la fagon dont historiquement s’est posée,
dans les grandes aires culturelles du monde musulman dit périphérique, la double question du
«modele » et son évolution. L’Inde moghole avait adopté la tradition timouride persanisée
et imprégnée de soufisme. Les musulmans y étaient minoritaires (20 % de la population environ)
et aprés la colonisation britannique, ils durent se situer & la fois par rapport & ’Occident et
par rapport 4 la majorité hindoue. Divers courants de pensée s’organisérent autour de grands
centres d’enseignement : traditionalistes ouverts au soufisme populaire et au culte des saints
(école barelvi) ou, au contraire, orthopraxes (école deobandi), fondamentalistes (Ahl-i hadis)
et modernistes (école d’Aligarh). Dans tous les cas, la question du curriculum et des enseigne-
ments se posa avec acuité. Retragant I’itinéraire intellectuel d’un des plus grands ‘wlamad’ de
I’'Inde moderne, Sibli Nu‘mani (1857-1914), Christian Troll montre (p. 145-157) qu’il essaya
en vain, dans la Nadvat al-‘Ulama’ fondée a4 Laknau en 1892, de jeter un pont entre
traditionalistes et modernistes. Gail Minault de son coté (p. 158-167) retrace les efforts de
ces deux derniéres écoles pour assurer une meilleure éducation aux femmes, dans le cadre de
Ia rivalité avec la nouvelle classe moyenne hindoue montante. Dans un dernier article consacré
au sous-continent, Jamal Malik (p. 168-182) montre comment, au Pakistan, la politique
d’islamisation lancée par Zia-ul-Haq (1977-1988) a changé les formes et les contenus de
I’éducation religieuse, et comment les institutions traditionnelles ont réagi A cette intervention
de I’Etat.

En Indonésie, objet de la quatriéme partie, 1’enseignement de l'islam se fait sous de
multiples formes, publiques et privées. L’article de Taufiq Prabowo et Claude Guillot (p. 185-
198) est consacré au modele a la fois original et assez ancien (xvimn® siécle?) des pesantrén,
qui se sont adaptées aux changements de la société javanaise, au prix d’une ouverture croissante
a l’enseignement moderne et souvent profane, et d’un contrdle grandissant de 1'Etat. De leur
c6té, Johan Hendrik Meuleman et Henti Chambert-Loir (p. 199-216), retragant 1’histoire de
I’enseignement supérieur islamique en Indonésie, s’intéressent tout particuliérement aux instituts
islamiques publics (Institut Agama Islam Negeri [IAIN]). Ils traitent de leur implantation
géographique, de I’organisation des études, de la formation des maitres, de I'origine sociale
et intellectuelle des étudiants et des débouchés, et ils montrent que 'autorité du ministére des
cultes sur les IAIN et sur les facultés islamiques du secteur privé traduit une volonté gouverne-
mentale de contrble des institutions islamiques et de la propagation de la foi.

BCAI 15 (1999) N. Grandin et M. Gaborieau (dirs.): Madrasa. La transmission du savoir dans le monde musulman, recensé par D. Matringe

© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1998 III. HISTOIRE, ANTHROPOLOGIE 93

On passe ensuite a I’Afrique subsaharienne, avec deux articles consacrés a I’Afrique
occidentale et deux a I’Afrique orientale. Dans une contribution centrée sur la Mauritanie,
Constant Hamés (p. 219-227) fait d’abord I’histoire de ’enseignement islamique en Afrique
occidentale, insistant sur la contribution des confréries a partir de la fin du xvi® siécle. Une
deuxiéme partie sociologique montre le role, dans la reproduction des hiérarchies sociales, de
la noblesse religieuse, notamment maraboutique, qui monopolise 1’écrit. Concernant les savoirs
dispensés, le figh y domine nettement; mais la littérature islamique classique enseignée dans
les madrasa sert aussi de modéle a I'utilisation de divers procédés magiques, qui se trans-
mettent dans le secret de réseaux initiatiques. Enfin, depuis les indépendances ont fleuri des
madrasa privées, souvent financées de l’extérieur, ol un enseignement en arabe est délivré
dans un cadre modernisé. L’enseignement mystique n’y tient plus aucune place et 1’Etat
intervient pour faire respecter le programme scolaire national. Stefan Reichmuth (p. 229-245),
pour sa part, s’intéresse 4 une cit¢é musulmane de 1I’Afrique anglophone : Ilorin, dans le
Nigéria central. Il retrace le développement de l’enseignement islamique de sa fondation, au
début du xix° siécle, jusqu’a nos jours. La ville, devenue puissance économique et militaire,
avec une structure de pouvoir fondée sur une double hiérarchie de seigneurs de guerre et de
dignitaires religieux cosmopolites, exer¢a une influence intellectuelle considérable dans tout le
pays Yoruba.

En Afrique orientale, le Soudan, proche de I’Egypte, arabisé et islamisé de longue date,
tient une place a part. Nicole Grandin (p. 246-266) suit 1’évolution, depuis le premier sultanat
au xvI° siécle, d’un enseignement religieux longtemps fragmenté (mosquées puis, éminemment,
centres soufis), dans une société peu urbanisée et tribale. Le changement avec I’installation,
dans les années 1820, d’un pouvoir central turco-égyptien fort, soucieux de mettre en place
un systéme juridique fondé sur la $ari‘a, une hiérarchie de ‘wlama’ et un enseignement inspiré
du modéle égyptien. Dans la seconde moitié du xix® siécle, ’action du gouverneur général
(hikimdar) Ja‘far Pacha Mazhar et de confréries soufies nouvellement installées contribua au
développement d’un enseignement religieux plus orthodoxe et moins dépendant d’al-Azhar.
L’encadrement par 1’Etat se poursuivit et se modernisa sous le condominium anglo-égyptien
et, aprés I'indépendance en 1956, avec les régimes islamistes, diverses institutions étant mises
en place dans la perspective d’un prosélytisme arabo-islamique & I’échelle de I’Afrique. Plus
au sud, dans les pays de langue swahili, les vieux centres d’islamisation situés sur la céte et
soumis a la double influence de la Somalie et de la péninsule Arabique, produisirent depuis
la fin du xvmr® siécle, nous explique José Kagabo (p. 267-276), des élites religieuses dispensant
un enseignement islamique sérieux aux classes privilégiées. Mais dans les régions de l'intérieur,
ou l’islamisation ne commenca guére avant la colonisation, I’enseignement religicux reste
rudimentaire.

La derniére partie du volume est consacrée aux minorités musulmanes des Anciens
Empires austro-hongrois, russe et chinois. Alexandre Popovic traite (p. 279-288), dans une
fresque trés dense, de I’Albanie, de la Bulgarie, de la Gréce, de la Roumanie et de 1’ex-
Yougoslavie. A partir du milieu du x1x° siécle, le renouveau dans I’enseignement islamique y
vint d’abord des réformes de modernisation décidées a Istanbul, puis de celles, diverses, que

BCAI 15 (1999) N. Grandin et M. Gaborieau (dirs.): Madrasa. La transmission du savoir dans le monde musulman, recensé par D. Matringe
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

BCAI 15 (199
© IFAO 2026

94 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 15

les Etats « mécréants » introduisirent dans ces régions aprés la fin de la domination ottomane.
Nathalie Clayer, pour sa part, livre (p. 289-294) les résultats d’un remarquable travail de
terrain sur le renouveau de l'islam et la constitution d’un réseau de medrese en Albanie entre
1990 et 1993. A l’autre extrémité de I’ex-Empire soviétique, ’Asie centrale méridionale,
magistralement étudiée par Stéphane Dudoignon (p. 295-367), offre un véritable compendium
de Phistoire de I’enseignement islamique. Boukhara et le Turkestan russe, ol s’était formé le
modele timouride, connurent du xvir® siécle a 1937 le réformisme des Tatars de la Volga,
puis les influences venues de la Russie, du Moyen-Orient et de I'Inde britannique : trans-
formation du curriculum pour donner plus de place a la théologie et & I’exégése, insistance
sur le raisonnement individuel, I’éthique et les sciences occidentales, role des langues verna-
culaires, éducation des femmes.

Le deuxiéme chapitre de cette partie est consacré & la Chine. Depuis le x® siécle y vivent
des minorités musulmanes dont l’histoire, écrit Frangoise Aubin (p. 371-372), rappelle celle
des musulmans de la Volga, de la Crimée et du Turkestan. Le méme auteur procéde ensuite
(p. 373-388) a une synthése d’une haute érudition sur le systéme d’enseignement qui prit corps
au xvi°® siécle parmi les Hui, musulmans chinois de langue chinoise. La place importante
accordée au persan & coté de ’arabe y signale 1’héritage timouride; mais A partir du xvi® siécle
se développe une abondante littérature islamique en chinois. Elisabeth Allés, pour sa part,
présente (p. 389-393) un islam populaire de quartier transmis et géré par des femmes dans
d’étonnantes mosquées-écoles, observées sur le terrain, ol I’enseignement est donné en persan.
Quant a Leila Chebbi-Chérif et Constance-Hélene Halfon, elles dépeignent (p. 394-401) le
nouvel essor de I’enseignement islamique en Chine depuis '« ouverture » de 1979, sous I’égide
du gouvernement qui le finance en partie, mais surtout grice & ’initiative privée et & des fonds
en provenance de pays islamiques.

Ce livre encyclopédique est désormais le manuel fondamental sur la transmission du savoir
dans le monde musulman. Il est remarquable tant par les dimensions géographiques et histo-
riques du domaine dont il traite que par I’érudition dont il témoigne chez ses auteurs et par
la richesse des approches, la sociologie et I’anthropologie contribuant constamment a éclairer
les évolutions retracées. Comme le souligne Marc Gaborieau dans la trés éclairante mise en
perspective de son introduction (p. 1-10), Madrasa donne a voir comment certains traits
fondamentaux des modéles classiques (enseignement personnalisé avec un curriculum souple)
ont subsisté tandis que s’opérait, sans véritable solution de continuité, des adaptations & des
cultures, a des structures sociales et a des situations politiques trés diverses.

Denis MATRINGE
(CNRS, Paris)

9) N. Grandin et M. Gaborieau (dirs.): Madrasa. La transmission du savoir dans le monde musulman, recensé par D. Matringe
BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1998 ITI. HISTOIRE, ANTHROPOLOGIE 95

The History of al-Tabari, An Annotated Translation. E. Yarshater éd., State University
of New York Press, Albany, 1988-.

Vol. VIII, The Victory of Islam: Muhammad at Medina, A.D. 626-630/A.H. 5-8. Traduit
et annoté par Michael FisHBEIN, 1997. 15 X 23 cm, xxiit - 215 p., dont biblio-
graphie des ouvrages cités et index.

Ce volume traite de ’histoire de la communauté musulmane 3 Médine (626-630) : mariages
du Prophéte, batailles, élimination de la tribu juive des Bani Qurayza, expéditions militaires
vers le Nord de 1’Arabie et en territoire byzantin. Il s’agit de cette période cruciale au cours
de laquelle Muhammad, chef d’une petite communauté en exil, est devenu en l'espace de
quelques années le maitre de La Mecque. Ces années sont aussi marquées par des épisodes
controversés de la vie privée du Prophéte, comme son mariage avec Zaynab bint Gahg, la
femme divorcée de son fils adoptif Zayd, et avec Juwayriyya, capturée au cours du raid contre
les Ban@i Mustaliq alors que, selon la coutume, elle aurait dii devenir esclave de 1'un de ses
ravisseurs.

L’épisode central de cette période est I’échec du siege de Médine par les mekkois. On sait
que le premier affrontement important entre musulmans et mekkois a Uhud ne s’était pas
terminé en Sawwal 3 (mars 625) a ’avantage décisif de 'une des parties. Le siége de Médine
eut lieu deux ans plus tard, en Sawwal 5 (février 627). Selon al-Tabari, 'initiative serait venue
d’un groupe de juifs de la tribu des Banii Nadir qui avaient été exilés de Médine par le
Prophéte. Ils auraient proposé aux mekkois de les aider & combattre leur ennemi commun,
Muhammad; les Gatafin, une tribu arabe du Nord de I’Arabie, faisaient aussi partie de cette
coalition. Les mekkois et leurs alliés étaient beaucoup plus nombreux que les musulmans, mais
ces derniers construisirent un fossé (al-Handaq), d’ou le nom de « bataille du Fossé », infran-
chissable par les chevaux des mekkois qui se retirérent aprés un mois de siége, le moral brisé;
ce fut leur derniére attaque contre les musulmans. Une conséquence immédiate du siége de
Médine fut I’extermination de la derniére tribu juive de la ville, les Banii Qurayza, accusés
d’avoir apporté leur aide aux assiégeants. Le chatiment fut particuliérement brutal : exter-
mination de tous les adultes males, asservissement des femmes et des enfants.

Ces années marquent le début des activités diplomatiques de Muhammad. Selon les sources
utilisées par al-Tabari, en di °I-HigZa 6 (avril 628), seulement un mois aprés la signature du
pacte de Hudaybiyya entre Muhammad et le représentant des Qurayshites, Abli Sufyin, le
Prophéte aurait envoyé des émissaires porteurs de lettres a six souverains étrangers pour les
inviter 4 se convertir a4 l'islam : al-Muqawqis, le patriarche d’Alexandrie, al-Harit, le prince
arabe des Banii Gassan, Héraclius, I’empereur byzantin, Hawda b. ‘Ali al-Hanafi, le chef de
la tribu de Yamaina en Arabie centrale, Yazdegerd, le souverain de la Perse sassanide,
al-Asham b. Abgar, le nagasi d’Ethiopie. L’historicité de ces lettres n’est pas certaine; en tout

BCAI 15 (1999) N. Grandin et M. Gaborieau (dirs.): Madrasa. La transmission du savoir dans le monde musulman, recensé par D. Matringe
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



