1998 III. HISTOIRE, ANTHROPOLOGIE 89

Ces remarques de détail n’enlévent rien au mérite de cet ouvrage, d’utilisation commode,
et qui rendra de grands services aussi bien aux chercheurs non-spécialistes du monde musulman
qu’aux étudiants des départements d’histoire des Universités.

Denise AIGLE
(EPHE)

Biancamaria SCARCIA AMORETTI, Onomastica e trasmissione del sapere nell’Islam medievale.
Universita di Roma « La Sapienza », Roma, 1992. [« Studi Orientali» pubblicati
dal Dipartimento di Studi Orientali, Volume XII]. 24 x 17 cm, m + 193 p.,
3 planches.

Cet ouvrage collectif est le résultat, des dépouillements de textes biographiques accomplis
dans le cadre du projet de 1’Onomasticon Arabicum. Sur le plan de sa problématique, ce livre,
qui est dédié a la mémoire de G. Vajda, s’inscrit dans la perspective qui fut la sienne, celle
de I’étude de la technique de la transmission du hadit de maitre A éléve et de son élaboration
comme source pour les recherches historiques. Le point de vue particulier de cet ouvrage est
notamment la recherche de ce qui forme, dans ce domaine, la spécificité de I’islam imamite
par rapport a l’islam sunnite.

Les sources considérées appartiennent dans leur quasi-totalité a la tradition §i‘ite, selon
une tendance bien enracinée dans les études islamologiques en Italie; des sept contributions
qui composent ce recueil, deux seulement (F. Coslovi, A proposito del nome come simbolo :
silsila uwaysi e genealogie controverse, p. 35-57, et A. De Simone, Gli antroponimi arabo-greci ed il
vocalismo dell’arabo di Sicilia, p. 59-90) s’écartent du théme homogéne que sous-entend I’intitulé.

A. Arioli (Sahiblashab, wagh/wugih, ‘ayn[‘uyiin nei testi di ‘ilm al-rigal, p. 1-21) examine
d’abord la typologie et la nature des ouvrages de ‘ilm al-rigal, pour analyser ensuite, a
Pintérieur de ces sources, la formation d’une terminologie technique. Il conclut que celle-ci
n’est pas encore entiérement élaborée a la fin du ve/xi® siécle, surtout dans le domaine de ce
que Arioli appelle les termes « relationnels », c’est-a-dire les termes qui touchent 2 la position
réciproque des savants a I'intérieur d’une « comunita imamita », dont I’existence a &té proposée,
a partir d’autres sources, par B. Scarcia Amoretti.

L. Bottini (Annotazioni sulla terminologia inerente alla designazione dell’Imam, p. 23-33)
analyse I’emploi des termes wasi, wali, wakil, qayyim chez Tbn Babawayhi et Kulayni.

Coslovi étudie les variantes qui existent dans la généalogie et dans la silsila initiatique de
Badi® al-Din Sah Madar, le saint homme d’origine syrienne qui fonda en Inde la tariga
madariyya au 1X°/Xv® siécle. L’expression « nom comme symbole » signifie que les divergences
d’opinion sur un personnage peuvent étre exprimées en lui attribuant une ascendance et une
généalogic qui reflétent le jugement que I’on veut donner de ce personnage, sans l’exprimer
directement; cette ascendance et cette généalogie feront partie du « nom » de cette personne,
Le matériau qui reléve de ce type de documents devient donc une source, indirecte mais non
pour autant mineure, de connaissance historique.

BCAI 15 (1999) B. Scarcia Amoretti (éd.): Onomastica e trasmissione del sapere nell’lslam medievale, recensé par L. Bettini )
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

90 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 15

De Simone analyse des documents arabo-grecs de 1’dge normand en Sicile, notamment
la transcription grecque des anthroponymes contenus dans des gara’id («liste de villani»,
listes de paysans, ou présumés tels). De Simone s’occupe depuis trés longtemps des documents
arabes de Sicile, sur lesquels elle posséde une solide compétence, et les matériaux qu’elle
présente et classe sont riches et intéressants. Il me semble, cependant, que son analyse des
faits linguistiques serait bien plus pertinente si elle se détachait franchement de la comparaison
avec l’arabe classique et de la description de son vocalisme donnée par les grammairiens
anciens, pour décrire ses données avec les outils, qui ne manquent pas, de la dialectologie.

M. Salati (I Maestri e le catene di trasmissione dell’insegnamento orale nei Gabal “Amil,
p. 91-110, P’article est daté de 1988) consacre sa recherche aux caractéres présentés par la
transmission orale du savoir dans cette région montagneuse du Liban méridional, au moyen
de l'analyse du Kitab amal al-amil fi dikr ‘ulamd’ gabal ‘amil, rédigé en 1097/1685 par
Muhammad al-Hurr al-‘Amili.

B. Scarcia Amoretti, (Sulla riwaya in ambito imamita, p. 111-148), compare, dans le but
d’en relever les différences, un ouvrage classique de la sunna, le Taqrib wal-taysir li-marifat
sunan al-basir al-nadir d’al-Nawawi, avec la Munyat al-murid fi adab al-mufid wal-mustafid
du traditionniste Si‘ite Zayn al-Din b. ‘Ali, connu comme al-Sahid al-Tani; elle s’attache
surtout aux ddab des transmetteurs. La conclusion est que les deux ouvrages sont fonciérement
semblables, méme en ce qui concerne le concept d’autorité et son «impatto sul corpo sociale »,
et que la différence bien connue dans ’application du principe de ’igtihad dans la sunna et
la §i‘a, ne se présente pas comme étant capable d’engendrer une « mentalitd alternativa», du
point de vue ici considéré. Il est dommage que de malencontreuses coquilles se soient glissées
dans cet article intéressant : muniya al-murid pour munyat al-murid (p. 114), anband (qui
devient agbnana) pour anba’and, (p. 130), hafz pour hifz (p. 129), confusion entre gqira@’ et gird’a
(p. 140) et bien d’autres.

R. Traini (Scienza senza confini : un caso singolare di  clerici vagantes ’ nell’Islam medievale,
p. 149-193) examine, avec son érudition habituelle, deux textes, I'un de riwaya et l'autre
d’igaza, contenus dans un méme manuscrit de 1’Ambrosiana & Milan, qui proviennent de deux
savants, d’origine respectivement égyptienne et yéménite, liés entre eux par une relation de
maitre 4 éléve. Ce qui accroit 'intérét de ces deux textes, est le fait qu’ils ne sont pas symé-
triques, dans le sens ol celui qui fait fonction de disciple dans le deuxiéme texte, et qui est
donc ’objet de V’igaza, est le copiste de la riwaya du premier savant; cette riwaya, a son tour,
constitue la certification de toutes ses propres études que le maitre avait laissée par écrit dans
un ouvrage qui ne nous est pas parvenu. Les deux personnages sont respectivement ‘Abdallih
b. al-Hadi le Yéménite, le disciple, et Sams al-Din Ahmad b. *‘Umar I’Egyptien, connu comme
al-Sabb al-Ta’ib, le maitre (1x®-xv® siécle).

Ce recueil d’articles mérite d’attirer 1’attention du lecteur sur des recherches en cours qui,
en 1’état, montrent que dans le domaine, ici considéré, il n’existe pas de différences importantes

ot

entre la sunna et la §i‘a.

Lidia BETTINI
(Universitd di Firenze)

BCAI 15 (1999) B. Scarcia Amoretti (éd.): Onomastica e trasmissione del sapere nell’lslam medievale, recensé par L. Bettini

© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1998 III. HISTOIRE, ANTHROPOLOGIE 9

Nicole GRANDIN et Marc GABORIEAU, dirs. Madrasa. La transmission du savoir dans le
monde musulman. Arguments, Paris, 1997. 426 p., index.

Dans I’Encyclopédie de I'Islam, ’article madrasa traite presque exclusivement du monde
arabe, refiétant en cela la tendance dominante des études produites sur le sujet jusqu’au
présent ouvrage. Ce dernier est issu des travaux d’une table ronde organisée par un groupement
de recherche du CNRS sur la transmission du savoir dans le « monde musulman périphérique »,
par quoi, il fayt entendre en réalité I’ensemble du monde musulman, a I’exception des aires
arabe, iranienne et turque, soit I’Afrique sub-saharienne, I’Europe de I’Est, I’Asie centrale,
I’Asie du Sud et du Sud-Est, et la Chine.

Madrasa non seulement présente I’apport considérable de ces aires culturelles au phéno-
méne étudié, mais il jette aussi une lumiére neuve sur les faits arabes, turcs et iraniens a
travers les contributions qui forment la premiére partie intitulée « Modéles ». Aprés que
Jacqueline Sublet (p. 13-27) a caractérisé le modéle arabe en évoquant la matiére de I’enseignement
ainsi que les chaines et les régles de la transmission et leur vocabulaire technique, Michael
Chamberlain (p. 28-62) insiste sur les aspects sociaux, et tout particuliérement sur la qualité
de la relation de maitre & disciple, en prenant pour exemple la Damas médiévale. La
surestimation du mode¢le arabe est ensuite bien mise en évidence dans la démonstration faite
par Roy Mottahedeh (p. 63-72) du roéle joué dans la genése du systéme d’éducation musulmane
par le Khorassan entendu au sens large, de I’Iran central i la Transoxiane. A travers les
Seljoukides d’Anatolie, les Ottomans eurent leur part de cet héritage khorassanien. Les grands
principes d’organisation de D’établissement juridico-religieux dans leur Empire sont dégagés
par Gilles Veinstein (p. 73-83), qui retrace la constitution du modéle ottoman, en traitant de
la mise en place d’un réseau de madrasas, de la carriére des miilazim et de traits tels que les
hiérarchies, la compétition, les enjeux financiers et le contréle de I’Etat. Mais les chaines de
transmission du savoir ne concernaient pas que les élites intellectuelles. Les artisans, par
exemple, avaient et souvent ont encore les leurs, comme le rappelle Micheline Centlivres-Demont
dans sa présentation d’un corpus de risala en dari (persan afghan) recueilli a Tashqurgan,
dans le Turkestan afghan, auprés d’un chaudronnier-ferblantier, d’un bijoutier et d’un menuisier
(p. 84-91). Un artisan ne se sépare jamais de sa risala. Celle-ci est un livret manuscrit qui
rappelle la subordination de toute activité matérielle 3 une finalité spirituelle, les métiers,
d’origine divine, ayant été transmis aux hommes par l'intermédiaire de I’archange Gabriel.
Aprés un éloge a4 Dieu et la liste des maitres (pir!) de la corporation, vient une série de
questions-réponses touchant a I’histoire mythique du métier, aux pir et aux degrés spirituels
de la hiérarchie mystique, aux gestes opératoires de I’artisan et aux invocations appropriées,
aux prescriptions de purification, de pureté rituelle et d’éthique.

Les modeles classiques se sont modifiés selon les vicissitudes de I’histoire : la deuxiéme
partie du livre intitulée « Tendances de I’évolution, Xixe-xx® siécles » est consacrée aux mou-
vements de réforme qui affectérent I’enseignement religieux en Egypte et en Turquie. Gilbert
Delanoue montre comment (p. 95-111), pour partie en réaction a ’Occident, un mouvement

BCAI 15 (1999) B. Scarcia Amoretti (éd.): Onomastica e trasmissione del sapere nell’lslam medievale, recensé par L. Bettini )
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



