III. HISTOIRE, ANTHROPOLOGIE

Dominique et Janine SOURDEL, Dictionnaire historique de I’Islam. Presses Universitaires
de France, Paris, 1996. 18 X 25 cm, X1+ 1010 p., dont bibliographie 34 p., tableaux
généalogiques, cartes, plans et croquis 45 p., index 53 p.

Ce dictionnaire historique de I’islam, publié par Dominique et Janine Sourdel, vient
combler une lacune dans le domaine des études islamiques. En effet, Encyclopédie de I'Islam
mise & part, nous ne disposions d’aucun dictionnaire encyclopédique en frangais, aisément
consultable et accessible a un large public. La partie dictionnaire (p. 1-871) est suivie d’une
orientation bibliographique (p. 873-907), de nombreux tableaux généalogiques, cartes, plans
et croquis divers (p. 911-956). Enfin un index général (p. 957-1010) facilite la consultation de
P’ouvrage.

L’objectif des auteurs était manifestement de rendre ce dictionnaire accessible 3 un public
non-spécialiste des langues de I’Islam. Ils ont donc adopté une transcription simplifiée tout en
prenant soin de faire figurer, & c6té de chaque entrée, la transcription avec signes diacritiques.
Il ne faudra pas chercher dans ce dictionnaire un résumé de I’Encyclopédie de I'Islam, car le
volume du livre ne le permet pas. Les auteurs ont également omis les considérations d’ordre
linguistique et philologique. Trés nombreuses pour un ouvrage de cette taille, les entrées
couvrent I’ensemble des domaines de I'Islam classique (histoire, islamologie, arts, économie, etc.)
tout en incluant des articles sur des sujets contemporains (« Fréres musulmans », « Mossadegh »,
«Islamisme », « Khomeyni». Les notices fournissent des explications claires et précises et
renvoient 4 d’autres entrées du dictionnaire lorsque cela est nécessaire. L’équilibre de longueur
entre certains articles peut surprendre : la notice « Nagshbandiya» (p. 613), par exemple,
est étonnamment peu développée, malgré 1’abondance et la richesse des recherches sur le
domaine. De méme, ’entrée « Mongols » (p. 583) est traitée en un peu plus d’une colonne,
alors que « Saffarides » (p. 718), petite dynastie au pouvoir en Iran de 867 a 910, dispose
d’autant de place. En revanche, des entrées telles que « Marchés islamiques », « Pélerinages
extracanoniques », « Marines islamiques », «Islam, (image et influence dans I’Europe
médiévale) » offrent une synthése fournie.

BCAI 15 (1999) D. et ). Sourdel: Dictionnaire historique de I'lslam, recensé par D. Aigle
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

88 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 15

La bibliographie, divisée en sept chapitres et sous-chapitres par thémes, présente une
sélection de livres et d’articles en langues européennes et par ordre chronologique de parution.
Une présentation par ordre alphabétique eiit toutefois été de consultation plus commode.
Par ailleurs, il est regrettable que certains titres essentiels aient été oubliés.

Ainsi, dans le chapitre « Ouvrages généraux » ne figurent pas : VEncyclopaedia Iranica,
référence obligée qui compléte I’Encyclopédie de 1'Islam dans le domaine iranien, de méme
le Bulletin critique des Annales islamologiques, seul répertoire bibliographique du domaine a
présenter de longues notices critiques. Parmi les références du théme « Historiens et géographes
médiévaux », nous ne trouvons pas mention de plusieurs ouvrages importants : Ahmad Shboul,
Al-Mas‘adi and his World. A Muslim Humanist and his Interest in non-Muslims!. Ithaca,
Press, Londres, 1979; Albrecht Noth, The Early Arabic Historical Tradition. A Source
Critical Study. Trad. M. Bonner, The Darwin Press, Princeton, 1994; David Morgan (éd.),
Medieval Historical Writing in the Christian and Islamic Worlds. Londres, 1982.

Au chapitre « Islamologie », les travaux de M.-A. Amir-Moezzi sur le chiisme duodécimain
ne sont pas signalés, de méme que l’ouvrage de Christian Jambet, La grande résurrection
d’Alamiit. Les formes de la liberté dans le shi‘isme ismaélien, Lagrasse, Verdier, 1990. En ce
qui concerne le soufisme, le nom de D. Gril, spécialiste de la spiritualité en Egypte, est omis.
Par ailleurs, n’est pas mentionné [’ouvrage important d’Annemarie Schimmel, Mystical
Dimensions of Islam, University of North Carolina Press, 19752 Au sujet du rdle des cheikhs
soufis dans l'islam turc, le nom de Devin De Weese, I’'un des meilleurs spécialistes de cette
question n’est pas cité . Enfin, dans le domaine de I’éthique, il est étonnant de ne pas voir
figurer la somme rédigée par Ch.-H. de Fouchécour, Moralia. Les notions morales dans la
littérature persane du 1M° [ 1X® au vii® | Xm® siécle. Paris, 1986.

Sous I'intitulé « Histoire des Etats islamiques jusqu’au xv® siécle », n’est pas mentionné
alors qu’il est aujourd’hui une référence importante pour I’histoire de la période umayyade
et du premier siécle ‘abbasside, le livre de Khalid Yahya Blankinship, The End of the Jihad
State; the Reign of Hishdm Ibn “Abd al-Malik and the Collapse of the Ummayads. State
University of New York Press, Albany, 1994 %, De méme on attendrait, dans un dictionnaire
destiné 4 un large public, mention de deux ouvrages de David Morgan. Le premier intitulé,
Les Mongols. Cambridge, 1986, brosse un tableau général de la domination des Mongols sur
les pays musulmans; le second, Medieval Persia 1040-1797. Londres, 1988, propose un apergu
général sur P’histoire de I’Iran. Les publications de Dominique et Janine Sourdel, bien qu’elles
aient été citées dans la bibliographie générale, ont été regroupées séparément (p. 902-907).

1. Cf. Bulletin critiqgue in Anlsl XX, 1984, 3. Cf. D. De Weese, Islamization and Native
p. 362-363. Religion in the Golden Horde. Baba Tiikles and
2, On dispose aujourd’hui d’une traduction the Conversion to Islam in Historical and Epic
francaise de ce livre publiée aux Editions du Traditions, Philadelphie, 1994,

Cerf sous le titre : Le soufisme ou les dimensions 4, Cf. Bulletin critique n° 13, 1977, p. 130-132.
mystigues de l’Islam, Paris, 1996,

BCAI 15 (1999) D. et . Sourdel: Dictionnaire historique de I'lslam, recensé par D. Aigle
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1998 III. HISTOIRE, ANTHROPOLOGIE 89

Ces remarques de détail n’enlévent rien au mérite de cet ouvrage, d’utilisation commode,
et qui rendra de grands services aussi bien aux chercheurs non-spécialistes du monde musulman
qu’aux étudiants des départements d’histoire des Universités.

Denise AIGLE
(EPHE)

Biancamaria SCARCIA AMORETTI, Onomastica e trasmissione del sapere nell’Islam medievale.
Universita di Roma « La Sapienza », Roma, 1992. [« Studi Orientali» pubblicati
dal Dipartimento di Studi Orientali, Volume XII]. 24 x 17 cm, m + 193 p.,
3 planches.

Cet ouvrage collectif est le résultat, des dépouillements de textes biographiques accomplis
dans le cadre du projet de 1’Onomasticon Arabicum. Sur le plan de sa problématique, ce livre,
qui est dédié a la mémoire de G. Vajda, s’inscrit dans la perspective qui fut la sienne, celle
de I’étude de la technique de la transmission du hadit de maitre A éléve et de son élaboration
comme source pour les recherches historiques. Le point de vue particulier de cet ouvrage est
notamment la recherche de ce qui forme, dans ce domaine, la spécificité de I’islam imamite
par rapport a l’islam sunnite.

Les sources considérées appartiennent dans leur quasi-totalité a la tradition §i‘ite, selon
une tendance bien enracinée dans les études islamologiques en Italie; des sept contributions
qui composent ce recueil, deux seulement (F. Coslovi, A proposito del nome come simbolo :
silsila uwaysi e genealogie controverse, p. 35-57, et A. De Simone, Gli antroponimi arabo-greci ed il
vocalismo dell’arabo di Sicilia, p. 59-90) s’écartent du théme homogéne que sous-entend I’intitulé.

A. Arioli (Sahiblashab, wagh/wugih, ‘ayn[‘uyiin nei testi di ‘ilm al-rigal, p. 1-21) examine
d’abord la typologie et la nature des ouvrages de ‘ilm al-rigal, pour analyser ensuite, a
Pintérieur de ces sources, la formation d’une terminologie technique. Il conclut que celle-ci
n’est pas encore entiérement élaborée a la fin du ve/xi® siécle, surtout dans le domaine de ce
que Arioli appelle les termes « relationnels », c’est-a-dire les termes qui touchent 2 la position
réciproque des savants a I'intérieur d’une « comunita imamita », dont I’existence a &té proposée,
a partir d’autres sources, par B. Scarcia Amoretti.

L. Bottini (Annotazioni sulla terminologia inerente alla designazione dell’Imam, p. 23-33)
analyse I’emploi des termes wasi, wali, wakil, qayyim chez Tbn Babawayhi et Kulayni.

Coslovi étudie les variantes qui existent dans la généalogie et dans la silsila initiatique de
Badi® al-Din Sah Madar, le saint homme d’origine syrienne qui fonda en Inde la tariga
madariyya au 1X°/Xv® siécle. L’expression « nom comme symbole » signifie que les divergences
d’opinion sur un personnage peuvent étre exprimées en lui attribuant une ascendance et une
généalogic qui reflétent le jugement que I’on veut donner de ce personnage, sans l’exprimer
directement; cette ascendance et cette généalogie feront partie du « nom » de cette personne,
Le matériau qui reléve de ce type de documents devient donc une source, indirecte mais non
pour autant mineure, de connaissance historique.

BCAI 15 (1999) D. et . Sourdel: Dictionnaire historique de I'lslam, recensé par D. Aigle )
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



