1998 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 83

et traditionnelle & ’appui de ces pratiques, danger moral que représentent individuellement et
collectivement les plaisirs qu’elle éveille, abolition de la lucidité de ’individu lors d’un sama
ou par simple effet du farab profane. L’auteur y oppose ensuite (malgré I’inversion chronologique
que cela représente) la position moyenne adoptée par Gazili. Ce dernier, qui cherche 3 justifier
le sama" si populaire parmi les soufis, s’attache 4 démontrer qu’aucun des éléments constitutifs
du gind’, pris séparément, n’est condamnable en lui-méme. Pour lui, la musique n’est pas
illicite en soi, elle ne peut I’étre que dans des circonstances particuliéres, en fonction de ses
conséquences morales possibles. L’auteur résume, enfin, la pensée de plusieurs lettrés ayant
abordé la musique de fagon incidente. Ibn “Abd Rabbihi (m. en 940), par ex., consacre un
chapitre substantiel du “Igd al-farid a tenter de prouver les conséquences positives de la musique.
Les passages de la Muqgaddima d’Ibn Haldiin sur la question sont aussi évoqués. Quelques
pages sur la conception d’Ibn “Arabi sur la musique viennent clore I’ouvrage.

Globalement, ce travail constitue une synthése claire, didactique et solidement référencée
sur la double tradition concernant la musique en Islam. A I’exception de certains textes encore
manuscrits (comme celui du Kitab adab al-gina’ d’al-Hasan al-Katib, x1° siécle, étudié p. 81 sq.),
il se fonde sur des ouvrages déja édités, suivant la trace de précédentes ceuvres pionniéres
(Henry G. Farmer, Amnon Shiloah...) en les liant ensemble & I’intention d’un public cultivé
non-spécialiste. Notons I’absence dans la bibliographie d’ouvrages en frangais (par ex. Jean
During, Musique et extase, 1988 : Jean Michot, Musique et danse selon Ibn Taymiyya, 1991)
et en persan (A. Mugahid, Sama® wa-futuwwat, 1981). La raison en est certainement la faible
diffusion internationale de ce type d’ouvrage, car D’auteur cite par ailleurs des articles en
frangais comme certains d’Amnon Shiloah. Parfois, le manque s’en ressent, comme dans le
sous-chapitre consacré au Bawdrig al-ilma (p. 153 sq.) dont ’auteur est sans plus d’explication
désigné comme un frére de Gazali (suivant en cela la présentation de J. Robson, 1938), alors
que A. Mugahid a avancé des arguments nombreux et probants pour son attribution a
Ahmad Tasi (x1v® siécle; a noter par ailleurs, la nouvelle édition critique du Bawdriq accompagnée
de celle de deux traductions persanes, par le méme A. Mugahid, parue & Téhéran, Soroush Press,
1995). Enfin, le lecteur ordinaire pourra regretter I’absence compléte de conclusion ou post-
face d’un ouvrage qui, répétons-le, constitue par ailleurs un bel outil pour entrer dans un

domaine immense et encore fort imparfaitement exploré.
Pierre Lory

(EPHE, Paris)

Dominique URvoy, Ibn Rushd (Averroés). Edition frangaise corrigée et augmentée.
Paris, 1996. 189 p.

Il s’agit de la traduction frangaise, corrigée et augmentée, de la premiére édition anglaise

de cette étude. L’ouvrage se présente d’emblée comme une invitation a la lecture du philosophe

BCAI 15 (1999) D. Urvoy: Ibn Rusd (Averroes), recensé par ). Langhade
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

84 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 15

arabe et une introduction a 1'étude de son ceuvre pour la retrouver dans toute sa dimension
philosophique, en évitant de se laisser enfermer dans les aspects « datés », les réductions abusives
ou les «annexions ». Si auteur s’adresse au grand public, nous verrons tout I’intérét que le
spécialiste peut trouver a le lire. '

L’étude s’ouvre par une présentation du contexte historique et culturel de 1I’Espagne
musulmane dans les siécles précédant celui d’Averroés, avec en particulier 1’opposition entre
la pensée d’Ibn Hazm et celle de Gazili, ainsi que I’action des almoravides contre Gazali.
Il insiste en particulier, en relation avec ’almohadisme, sur 1’action et la place d’Ibn Bagga
et d’Ibn Tufayl dans la constitution du milieu scientifique et philosophique dans lequel se
situera Averroés. Il y a 1a des pages fort intéressantes qui mettent en valeur les rapports
d’Averroés avec I’almohadisme et 'importance de la fonction de juriste dans la vie du
philosophe andalou.

Une rapide présentation de la biographie du philosophe et de son milieu familial précéde
une bréve et utile reconstitution de la chronologie de ses ceuvres.

La premiére des quatre parties que compte ’ouvrage (p. 51-86) s’intitule « Les grandes
options » et s’ouvre avec une chronologie de la premiére partie de l'activité scientifique
d’Averroés, de 1153 a 1174. D. Urvoy y examine les choix scientifiques et les caractéres de
la démarche du philosophe. Sa recherche dans le domaine de I’astronomie est relativisée dans
la mesure ol elle n’a pas eu de véritable développement scientifique, alors que son ceuvre dans
le domaine de la médecine est, elle, valorisée et sa dimension scientifique explicitée. Mais, a
chaque fois, la démarche sera autant, sinon plus, philosophique que technique (p. 61-65). Et
il sera en de nombreux cas plus proche d’Aristote que de Galien. Sa méthode sera marquée
par son souci de fidélité a I’exigence née du fait qu’Aristote a «seul couvert tout le champ
de la pensée humaine» (p. 71). D. Urvoy souligne, en outre, qu’Averroés découvrira la
«méthode de critique interne du texte commenté » (p. 74). Mais il restera en méme temps
attentif aux intéréts de son temps et, par son ceuvre juridique qu’est la Biddya, présent aux
problémes de ses contemporains.

La seconde partie (p. 81-117) s’attache a décrire la place et le réle de I’almohadisme dans
I’'ceuvre d’Averroés. Homme de son temps, il s’est retrouvé dans un monde en crise aprés la
chute du califat, I’avénement des royaumes de faifas, I’arrivée des Almoravides puis leur
éviction par les Almohades, avec toutes les conséquences que cela impliquait dans I’organisation
sociale du savoir. 1l contribuera a4 donner de I'importance, pour un temps, a la philosophie.
Il le fera a travers les multiples facettes de sa personnalité intellectuelle et c’est la théologie
rushdienne que présente d’abord cette seconde partie. Elle le fait 4 travers trois de ses ceuvres
que sont le KaSf ‘an manahig al-adilla, e Fasl al-maqal et le Tahdfut al-tahafut. C’est I’occasion
pour D. Urvoy d’exposer la position d’Averroés sur un grand nombre des problémes qui
rejoignent des théses almohades, comme la preuve de I’existence de Dieu, la création, 1’unicité
divine, les attributs divins, la transcendance divine. D. Urvoy présente également la problé-
matique du Fas! al-Magal qui veut montrer que la spéculation philosophique est conforme
aux exigences de la foi et du Coran. Il fait ensuite le lien avec la méthodologie juridique de
la Bidaya. Dans le Tahdfut, il nous montre comment Averroés poursuit la critique de Gazali

BCAI 15 (1999) D. Urvoy: Ibn Rusd (Averroes), recensé par ). Langhade
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1998 If. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 85

et revendique le droit a faire un exposé parfaitement rationnel du savoir, en tenant « 1’équilibre
entre la philosophie péripatéticienne et la Révélation coranique interprétée par le Mahdi,
sans rien sacrifier de I'une 4 I'autre, mais en comprenant adéquatement 1’une et [’autre ».
(p. 109-110). '

La troisiéme partie (p. 119-150) nous présente « ’examen minutieux du champ du savoir »
(p. 119) auquel se livre Averroés. Une présentation chronologique situe cette période entre
1177 et 1195, et montre que, si les grands commentaires constituent alors une part importante
de lactivité du philosophe, il n’en poursuit pas moins la rédaction de petits et moyens
commentaires et qu’il compose également des ceuvres sur des questions qui P’intéressent et
qui n’entrent pas dans le cadre des commentaires. C’est I’occasion pour D. Urvoy de dégager
les «axes essentiels de la philosophie rushdienne» (p. 121). Et tout d’abord sa conception
du raisonnement, la fagon dont il se distingue de Farabi en refusant de rechercher dans la
logique un critére du vrai ou du faux, ou de ’Isagoge de Porphyre, trop éloigné de la démarche
aristotélicienne. Les fondements ontologiques du savoir reposent sur des principes qui nous
renvoient 4 un enracinement culturel et 4 un exercice du raisonnement dont la dimension
temporelle-est fondamentale. (Voir particuliérement les pages 123-125 sur Ibn Mada’).

La question du statut de I’intellect est I’occasion d’aborder le probléme de 1’« averroisme »
latin et des cinq affirmations qui le font condamner : ’éternité du monde, ’absence en Dieu
de connaissance des particuliers et de providence, la négation du libre-arbitre, 1’unité de
Pintellect et la négation de 'immortalité individuelle, et enfin, I’opposition de la philosophie
et de la théologie et la théorie de la double vérité. Certains de ces points ayant été abordés dans
les chapitres précédents, D. Urvoy s’intéresse plus particuliérement au probléme de I'intellect,
extrémement complexe, et montre comment Averroés a sans doute été guidé dans sa démarche
par un souci «créationniste ».

Enfin, un des aspects importants de la philosophie d’Averroés est son implication dans la
société et I’histoire de son temps. C’est & son ceuvre de juriste et a ses fonctions de magistrat
qu’Averroés doit avoir donné a la philosophie une place importance dans la société et de lui
avoir ainsi permis de se développer. Car « la Philosophie est I’affaire de I’humanité tout entiére.
L’une et Pautre sont éternelles et la philosophie doit toujours se trouver en acte dans I’une
ou l'autre des régions du globe. Ce qu’il y a de personnel dans la pensée de I’individu, par
contre, reléve de I'imagination et est donc périssable » (p. 144). Et les références seront trés
précises, dans I’euvre du Cordouan, qui renverront & la situation politique et sociale de son
époque, a la décadence du régime almoravide et a Pinstauration du régime almohade. Pour
D. Urvoy, la «réflexion politique est, dans une certaine mesure, la synthése des diverses
recherches d’Ibn Rushd » (p. 148).

Mais, et c’est la quatriéme et derniére partie de I’ouvrage (p. 151-170), qui en sera aussi
la conclusion, cette action remarquable n’a pas eu, paradoxalement, I’influence ou la postérité
que I’on aurait imaginées sur la société musulmane postérieure et notre philosophe marquera
davantage les milieux juifs et chrétiens. Dans les milicux musulmans, ses disciples ne perpé-
tueront pas sa mémoire et son enseignement, et les témoignages d’Ibn Sab‘in et d’Ibn ‘Arabi
ne lui seront pas favorables, en particulier celui du second, dans un récit sujet & caution. Par

BCAI 15 (1999) D. Urvoy: Ibn Rusd (Averroes), recensé par ). Langhade
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

86 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 15

contre, dans la lignée de Farah Antiin et contre P’attitude de Mohammad °‘Abduh, de
«nombreux intellectuels arabes contemporains» (p. 157) font écho A la pensée rushdienne.
Dans les milieux juifs, le rationalisme de Maimonide a pu permettre ’accueil favorable fait 3
Averroés et la naissance d’un « véritable * Averroisme * juif » (p. 160). Gershom jouera égale-
ment un réle important. Du c6té chrétien, Averroés sera pris dans le grand mouvement de
traduction ot Toléde jouera un grand rdle et, & partir du milieu du xm°® siécle, son ceuvre
s’'imposera et sera utilisée par Albert le Grand, Thomas d’Aquin et Siger de Brabant.
D. Urvoy s’attarde plus spécialement sur Ramon Marti, 4 la documentation sérieuse, et,
plus longuement, sur Ramon Lull qu’il qualifie d’« amateur » (p. 166). Mais i cette époque,
Ibn Rushd «n’est plus qu’un ‘nom ’ en milieu musulman » (p. 170).

Un trés utile guide bibliographique (p. 171-187) vient clore un ouvrage dont on appréciera,
malgré quelques erreurs typographiques, les nombreuses analyses trés pertinentes sur des
aspects importants de la pensée et du systéme d’Averroés, ainsi que le souci de restituer notre
philosophe dans son milieu et les événements de son temps.

Jacques LANGHADE
CERMAM - Université Michel
de Montaigne - Bordeaux 3

BCAI 15 (1999) D. Urvoy: Ibn Rusd (Averroes), recensé par ). Langhade
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

III. HISTOIRE, ANTHROPOLOGIE

Dominique et Janine SOURDEL, Dictionnaire historique de I’Islam. Presses Universitaires
de France, Paris, 1996. 18 X 25 cm, X1+ 1010 p., dont bibliographie 34 p., tableaux
généalogiques, cartes, plans et croquis 45 p., index 53 p.

Ce dictionnaire historique de I’islam, publié par Dominique et Janine Sourdel, vient
combler une lacune dans le domaine des études islamiques. En effet, Encyclopédie de I'Islam
mise & part, nous ne disposions d’aucun dictionnaire encyclopédique en frangais, aisément
consultable et accessible a un large public. La partie dictionnaire (p. 1-871) est suivie d’une
orientation bibliographique (p. 873-907), de nombreux tableaux généalogiques, cartes, plans
et croquis divers (p. 911-956). Enfin un index général (p. 957-1010) facilite la consultation de
P’ouvrage.

L’objectif des auteurs était manifestement de rendre ce dictionnaire accessible 3 un public
non-spécialiste des langues de I’Islam. Ils ont donc adopté une transcription simplifiée tout en
prenant soin de faire figurer, & c6té de chaque entrée, la transcription avec signes diacritiques.
Il ne faudra pas chercher dans ce dictionnaire un résumé de I’Encyclopédie de I'Islam, car le
volume du livre ne le permet pas. Les auteurs ont également omis les considérations d’ordre
linguistique et philologique. Trés nombreuses pour un ouvrage de cette taille, les entrées
couvrent I’ensemble des domaines de I'Islam classique (histoire, islamologie, arts, économie, etc.)
tout en incluant des articles sur des sujets contemporains (« Fréres musulmans », « Mossadegh »,
«Islamisme », « Khomeyni». Les notices fournissent des explications claires et précises et
renvoient 4 d’autres entrées du dictionnaire lorsque cela est nécessaire. L’équilibre de longueur
entre certains articles peut surprendre : la notice « Nagshbandiya» (p. 613), par exemple,
est étonnamment peu développée, malgré 1’abondance et la richesse des recherches sur le
domaine. De méme, ’entrée « Mongols » (p. 583) est traitée en un peu plus d’une colonne,
alors que « Saffarides » (p. 718), petite dynastie au pouvoir en Iran de 867 a 910, dispose
d’autant de place. En revanche, des entrées telles que « Marchés islamiques », « Pélerinages
extracanoniques », « Marines islamiques », «Islam, (image et influence dans I’Europe
médiévale) » offrent une synthése fournie.

BCAI 15 (1999) D. Urvoy: Ibn Rusd (Averroes), recensé par ). Langhade
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



