1998 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 81

implique une hiérarchie précise des hommes, et reconnait en eux Il’individualisation (zashis)
des lettres et noms suprémes.

Ces notations auront suffit & faire comprendre que nous avons ici un ouvrage des plus
utiles. Par la clarté de son plan, par ses abondantes citations et traductions du Maglis persan,
mais aussi de nombreux auteurs ismaéliens antérieurs (comme Abii Ishag-i Quhistini ou
Abu Ya'qiib al-Sigistani), par la bibliographie quasi exhaustive et par I’excellent index général
qui ’achévent, il s’impose désormais, comme livre de référence pour toute étude de Sahrastani.

Quelques faiblesses structurelles 1’empéchent néanmoins d’étre un ouvrage complet sur
notre auteur. D’abord, les quatre thémes ou axes principaux retenus laissent échapper au
moins deux vastes ensembles de questions : d’une part les actes humains et la justice de Dieu,
et de l'autre le retour a Dieu (ma'ad) et P’eschatologie. Ensuite, le troisiéme « pole » de la
pensée Sahrastanienne, est a coup siir, bien exploré dans le Maglis persan (et c’est un gros progrés
accompli), mais cet opuscule est dépassé de loin en étendue, en puissance et en netteté par
les Mafatih, visiblement peu exploités. Plus fondamentalement, la méthode méme de I’ouvrage
est contestable. Les trois péles partout affirmés sont-ils vraiment pour ’auteur des Milal
«les différentes tendances qui fagonnent sa pensée» (p. 14)? Nous n’en pensons rien pour
notre part, et estimons que le titre méme du livre induit en erreur. La pensée philosophique
et théologique, qu’est-ce & dire? La pensée de S. n’est pas philosophique, elle est anti-
philosophique. M. Madelung I’a montré quant a Avicenne. Les Mafatih 1’expriment sans
détour : «Iblis parle la langue des philosophes » (121b/14 sq.; cf. 110b/7, etc.). La pensée de §.
n’est pas non plus théologique, mais anti-théologique, comme on I’a déja vu. M™¢ Steigerwald
le sait (291 sq. etc.), mais n’ose pas sortir complétement des idées regues. On n’a pas manqué
de noter que les trois pdles affichés sont réduits 3 deux termes dans le titre. Quelle est la
piéce manquante? C’est la piéce maitresse, la propre pensée du confident de Sangar. A savoir
I’élaboration d’une doctrine toute traditionnelle, étroitement reliée au Coran et appuyée dans
le commentaire du Livre sur une quarantaine de habars shi‘ites. Le mot de la fin doit revenir
au professeur Landolt (dans sa préface, p. vi) : « Que 'auteur du Livre des religions et des
sectes ait été en fait lui-méme secrétement et profondément ismaélien, tout en passant pour
un théologien sunnite, c’est 1a une conclusion qui se dégage des travaux entrepris depuis
quelque temps par les spécialistes, méme si certains s’obstinent encore a I'ignorer. »

Guy MonNoT

(EPHE, Paris)

Fadlou SHEHADI. Philosophies of Music in Medieval Islam. E.J. Brill, Leiden, 1995.
175 p., 16 X 25 cm.

L’auteur, connu pour ses travaux sur Gazali et enseignant actuellement & I’université de
Princeton, a entrepris ici de rédiger un exposé analytique de ce que les principaux penseurs

BCAI 15 (1999) F. Shehadi: Philosophies of Music in Medieval Islam, recensé par P. Lory
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

82 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 15

de I'Islam ont écrit sur la musique : sur ses origines, sur la raison de ses effets sur I’étre
humain, sur son caractére licite ou non aux yeux de la Loi musulmane. Il a adopté pour ce
faire un plan simple, induit par la nature méme des courants étudiés. Une premiére partie
comprend les auteurs relevant de la tradition philosophique hellénique (Kindi, Farabi,
Avicenne...), une seconde traite des ceuvres dont la problématique est strictement musulmane
(Gazali, Ibn ‘Abd Rabbihi, Ibn Haldin). Les développements de I’ouvrage ne concernent que
la théorie musicale, il n’est pas question des aspects techniques ou strictement sociohistoriques
de la pratique de la musique.

La tradition « hellénique », comme le souligne F. Shehadi, regroupe elle-méme des théories
nettement différenciées. Il s’attarde tout d’abord sur I’ceuvre initiatrice de Kindi, qui consacra
plusieurs courts traités au ta’lif al-alhan. Adoptant des idées pythagoriciennes, Kindi mettait
en rapport les harmonies musicales avec celles des sphéres et des astres entre eux. Il plagait
la musique dans une vaste vision des correspondances entre les plans de la création : ainsi
chaque corde du luth était-elle mise en rapport avec une Nature (Feu, Air etc.) ou avec une
des quatre humeurs du corps. Ce dernier paralléle fondait en théorie des traitements de
« musicothérapie » que Kindi, comme plus tard Avicenne, aurait selon al-Qifti appliqué lui-
méme effectivement en tant que médecin (p. 29-31). Le rapport aux sphéres est également I’une
des données de base de la théorie des IThwan al-Safd’ sur la musique. Chez eux, I’orientation
pythagoricienne est encore plus prononcée que chez Kindi. Ils affirmaient, en effet, avec
force — mais finalement peu de détail — que tout est nombre et revient au nombre. La
musique est belle et touche directement les Ames parce qu’elle véhicule les harmonies numériques,
celles-la mémes que font résonner la mélodie des sphéres. Leur théorie de la musique s’insére
par ailleurs dans une vision spiritualiste, ou I’homme cherche & se conformer & Dieu par
Pintermédiaire des harmonies qu’il découvre partout dans le cosmos (p. 47-48). L’auteur
s’attarde également sur Farabi, dont les compétences de théoricien (cf. son Kitab al-misiqi
al-kabir) comme de praticien dans cet art sont connues. Ce philosophe opéra une rupture
avec le courant pythagoricien représenté par Kindi, car il nia I’existence d’un rapport entre
musique et déterminations astrales et analysa la musique a partir de ses constituants pratiques
— les sons. Mais c’est Avicenne que F. Shehadi place au sommet de la philosophie de la
science musicale avec les amples développements qu’il y consacra dans le Sifa’. Dans la ligne
d’Aristote et de Farabi, il considéra la musique comme un phénoméne sui generis et détaché
de la question des sphéres et des harmonies célestes. Il poursuivit, par ailleurs, la réflexion
commencée par Farabi sur les origines de la musique : la définition du son, la nature et la
fonction du langage, son réle dans la communication des espéces animales et chez ’homme.

3

Mais la musique est pour lui distincte du langage, et le plaisir attaché i son audition n’est
pas lié a une utilité sociale, mais 4 la perception de 1'ordre (nizdm) présent & la fois dans
I’dme individuelle et dans le monde extérieur.

La revue des auteurs musulmans souligne une autre problématique, fort éloignée des
soucis de la pensée hellénique : celle, morale, du rapport entre musique et loi religieuse, Sari‘a.
L’auteur commence par consacrer wut un chapitre & Ibn Taymiyya et a4 ses arguments, visant

a I’interdiction de la musique profane comme du samd* des soufis : absence de base scripturaire

BCAI 15 (1999) F. Shehadi: Philosophies of Music in Medieval Islam, recensé par P. Lory
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1998 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 83

et traditionnelle & ’appui de ces pratiques, danger moral que représentent individuellement et
collectivement les plaisirs qu’elle éveille, abolition de la lucidité de ’individu lors d’un sama
ou par simple effet du farab profane. L’auteur y oppose ensuite (malgré I’inversion chronologique
que cela représente) la position moyenne adoptée par Gazili. Ce dernier, qui cherche 3 justifier
le sama" si populaire parmi les soufis, s’attache 4 démontrer qu’aucun des éléments constitutifs
du gind’, pris séparément, n’est condamnable en lui-méme. Pour lui, la musique n’est pas
illicite en soi, elle ne peut I’étre que dans des circonstances particuliéres, en fonction de ses
conséquences morales possibles. L’auteur résume, enfin, la pensée de plusieurs lettrés ayant
abordé la musique de fagon incidente. Ibn “Abd Rabbihi (m. en 940), par ex., consacre un
chapitre substantiel du “Igd al-farid a tenter de prouver les conséquences positives de la musique.
Les passages de la Muqgaddima d’Ibn Haldiin sur la question sont aussi évoqués. Quelques
pages sur la conception d’Ibn “Arabi sur la musique viennent clore I’ouvrage.

Globalement, ce travail constitue une synthése claire, didactique et solidement référencée
sur la double tradition concernant la musique en Islam. A I’exception de certains textes encore
manuscrits (comme celui du Kitab adab al-gina’ d’al-Hasan al-Katib, x1° siécle, étudié p. 81 sq.),
il se fonde sur des ouvrages déja édités, suivant la trace de précédentes ceuvres pionniéres
(Henry G. Farmer, Amnon Shiloah...) en les liant ensemble & I’intention d’un public cultivé
non-spécialiste. Notons I’absence dans la bibliographie d’ouvrages en frangais (par ex. Jean
During, Musique et extase, 1988 : Jean Michot, Musique et danse selon Ibn Taymiyya, 1991)
et en persan (A. Mugahid, Sama® wa-futuwwat, 1981). La raison en est certainement la faible
diffusion internationale de ce type d’ouvrage, car D’auteur cite par ailleurs des articles en
frangais comme certains d’Amnon Shiloah. Parfois, le manque s’en ressent, comme dans le
sous-chapitre consacré au Bawdrig al-ilma (p. 153 sq.) dont ’auteur est sans plus d’explication
désigné comme un frére de Gazali (suivant en cela la présentation de J. Robson, 1938), alors
que A. Mugahid a avancé des arguments nombreux et probants pour son attribution a
Ahmad Tasi (x1v® siécle; a noter par ailleurs, la nouvelle édition critique du Bawdriq accompagnée
de celle de deux traductions persanes, par le méme A. Mugahid, parue & Téhéran, Soroush Press,
1995). Enfin, le lecteur ordinaire pourra regretter I’absence compléte de conclusion ou post-
face d’un ouvrage qui, répétons-le, constitue par ailleurs un bel outil pour entrer dans un

domaine immense et encore fort imparfaitement exploré.
Pierre Lory

(EPHE, Paris)

Dominique URvoy, Ibn Rushd (Averroés). Edition frangaise corrigée et augmentée.
Paris, 1996. 189 p.

Il s’agit de la traduction frangaise, corrigée et augmentée, de la premiére édition anglaise

de cette étude. L’ouvrage se présente d’emblée comme une invitation a la lecture du philosophe

BCAI 15 (1999) F. Shehadi: Philosophies of Music in Medieval Islam, recensé par P. Lory
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



