1998 I1. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 79

niveaux. L’auteur prend parfois en compte ’homme de la rue (qui n’est pas nécessairement
« the humble believer » de p. 9), parfois les «théologiens », parfois les comportements ou
attitudes politiques, mais presque jamais les autorités religieuses u# sic. Or, malgré la diversité
des confessions internes a chaque religion, et malgré 1’évolution de chaque tradition, il y a
en chacune d’elles des positions qui sont tenues pratiquement par tous les croyants de I'une,
ou de l'autre. On regrettera surtout que, en nombre d’instances, les exemples et les enseigne-
ments de la Bible ou du Coran ne soient pas exposés de fagon satisfaisante.

En fait, chaque chapitre est congu comme une émission télévisée. Chaque religion
(ramenée au niveau d’une «tradition» conformément a la langue de bois qui cherche a
prévaloir), est présentée de fagon plutét sommaire que bréve. Suit une comparaison ou, le
cas échéant, la réponse aux vraies questions est éludée par l’accumulation de questions
secondaires. Le « présentateur » enfin, triomphe sans gloire dans une bréve conclusion purement
oratoire.

C’est pourtant avec intérét qu’on parcourt ce livre et qu’on y glane, a condition d’avoir
déja une connaissance trés sérieuse de 1’islam, et d’avoir encore un esprit critique éveillé.

Guy MonNoT
(EPHE, Paris)

Diane STEIGERWALD, La pensée philosophique et théologique de Shahrastani (m. 548/1153).
Les Presses de l'université Laval, [Canada], 1997. 15 X 23 cm, v + 381 p.

Le premier chapitre, « Introduction », présente trés clairement le plan (p. 17, puis 20-22).
Aprés un chapitre 11 sur la vie et les ceuvres d’Abii 1-Fath al-Sahrastani, les chapitres 1 & vi
étudient quatre grands thémes ou axes de sa pensée, en la présentant chaque fois par rapport
a ses trois « pbles » : I’a‘Sarisme, I’avicennisme, I’ismaélisme. De nombreuses citations, parfois
longues, sont faites dans le texte arabe (ou persan pour le Magiis) et en traduction. L’annotation
trés abondante consiste essentiellement en références aux sources et aux études.

Le chap. m1 traite de « La conception de la Déité chez Shahrastini». Le mot « Déité »
semble nous renvoyer a des spéculations rhénanes. Fussent-elles apparentées aux vues de notre
auteur, le mot n’est certainement pas admissible pour traduire A/lgh, qu’il rend constamment.
Le Dieu dont on parle est celui du Livre, sans cesse invoqué a son sujet, et le refus éventuel
d’en discuter ne signifie pas, au contraire, que Sahrastini prenne ses distances & 1’égard du
vocabulaire coranique. Quoi qu’il en soit de ce point, relevons les pages 107-112 sur la division
de D’étre et la critique d’Avicenne par Sahrastani a ce sujet. Quant & « I’ismaélisme », Pauteur
étudie ensuite, trop briévement sans doute, la distinction capitale entre 1’ordre et la création.
A juste titre, M™¢ Steigerwald estime que, pour Abd I-Fath, al-amr est distinct d’al-‘aql. La
chose est trés claire, pouvons-nous dire, dans les Mafatih al-asrar, 47b/19-23 et 121a/5-7 :
PIntellect Premier est la premiére créature, il est subordonné a I’Ordre. Au passage, il faut

BCAI 15 (1999) D. Steigerwald: La pensée philosophique et théologique de Shahrastani (m. 548/1153), recensé par G. Monnot
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

80 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 15

corriger la note 189 (p. 144) et lire : « Ainsi, les mots gadim et muhdat (ab aeterno et advenu)
sont bien connus de la masse.» L’absence de parenthéses attribuerait & Nasir-i Hosrow la
paternité du hudiit intemporel, cher 3 Mir Damad et & Henry Corbin! Aprés avoir cité Nihdya,
316 ol les « Paroles» et les «lettres » sont déja affirmées éternelles, I’A. utilise, p. 126 sqq.,
un intéressant passage du Maglis ol les théologiens (dont nommément les a$‘arites) sont
sévérement critiqués.

Le chap. 1v, « Cosmologie et création», prolonge les analyses amorcées au chapitre
précédent. Le texte du Maglis cité p. 176 a son équivalent arabe dans Milal, 50 (= Livre,
t. I, 168). Le mot sulala n’y signifie pas «essence », mais « descendance » de la Prophétie,
et c’est de fait un habar de Ga'far al-Sadiq d’aprés Mafdtih, 111a/9 sqq., 38b/20 et 59b/22 sqq.
Autre paralléle : du Maglis cité en 172, avec le Livre, t. 1I, 131. Mais plus important est le
passage de Maglis, N.Ed., 103, cité et traduit p. 173 (puis & nouveau p. 213 sq.), sur les cycles
et les phases. Il développe trois idées. La premiére, est qu’un ange préside & chaque cycle de
la croissance humaine, depuis le sperme jusqu’a cette « autre création » annoncée par le Coran.
La deuxiéme caractérise les six grands prophétes, d’Adam a Muhammad, par leurs rdles dans
le processus de révélation : on en trouve un paralléle étroit en Milal, 49 (Livre, t. 1, 167).
Quant a la troisiéme idée, c’est le paralléle entre les phases (afwdr) de la création humaine
et les sycles (edwar) de 1'Ordre divin : paralléle longuement détaillé en Mafdtih, 243a/19-
243b/10 et 431b/9-432a/6 (et déja présent dans la Nihaya, citée p. 198 sq.).

Dans le chap. v, « Nubuwwa », le développement souffre d’une certaine confusion due
au désir de présenter tous les points de vue dans chacune des trois sections. De trés grand
intérét sont pourtant les p. 217-226 sur le Hidr, mystérieux interlocuteur de Moise en
Coran 18,61-82. M™¢ S. montre que ce personnage était, dans I’ismaélisme nizarite, le type du
Hugga, plus tard considéré comme Q&a’im et supérieur au Prophéte de chaque cycle (cf. aussi
F. Daftary, The Isma'ilis, Cambridge 1990, 394). Cette doctrine explique I’étonnante parole
du Hidr & Moise : «Je suis le Maitre de Vachevé (hdakim-i mafriig) et tu es le Maitre de
I'inchoatif » (Maglis, 125; cf. ici, 221). L’achevé correspond a «l’univers de la Résurrection »
(Mafatih, 58b/14), et le Maitre de D’achevé du Maglis est identique au « Maitre de la
Résurrection (hakim al-qiyama) » de Mafatih, 184b/23 : A savoir, sans doute, la personne trans-
temporelle de “Ali (cf. Daftary, loc. cit.).

Le chap. vi porte sur I'imamat. A la différence des autres, et faute de matiére, il n’a pas
de section sur la philosophie avicennienne. Bonnes pages 248 sq., sur la désignation de I’'imam
dans la Nihaya et les Milal. En 258 sq., le paralléle entre le développement naturel de I’homme
et son développement spirituel doit étre comparé & la gradation heptadique des étapes et des
caractéres qu’on trouve en Mafatih, 59b. En 262 sqq., trois textes du Maglis sont manifestement
shi‘ites. Mais nous restons sceptique sur ’interprétation (268 sqq., sur Milal, 486 et 1240) de la
Lumiére transmise par les fils d’Ismaél comme étant la Lumiére de ’imamat : il semble clair
(en Milal, 498 sq. et 1242) que cette lignée d’Ismaél est affirmée pour expliquer le transfert de
la nubuwwa de Jésus a Muhammad; il est vrai pourtant, qu’il faut tenir compte de Mafatih,
241a/1 sqq. et 260b/8 sq. Le lecteur du commentaire coranique de Sahrastani complétera ce
chapitre par une considération capitale : le hanafisme, sans lequel il n’y a pas de vrai rawhid,

BCAI 15 (1999) D. Steigerwald: La pensée philosophique et théologique de Shahrastani (m. 548/1153), recensé par G. Monnot
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1998 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 81

implique une hiérarchie précise des hommes, et reconnait en eux Il’individualisation (zashis)
des lettres et noms suprémes.

Ces notations auront suffit & faire comprendre que nous avons ici un ouvrage des plus
utiles. Par la clarté de son plan, par ses abondantes citations et traductions du Maglis persan,
mais aussi de nombreux auteurs ismaéliens antérieurs (comme Abii Ishag-i Quhistini ou
Abu Ya'qiib al-Sigistani), par la bibliographie quasi exhaustive et par I’excellent index général
qui ’achévent, il s’impose désormais, comme livre de référence pour toute étude de Sahrastani.

Quelques faiblesses structurelles 1’empéchent néanmoins d’étre un ouvrage complet sur
notre auteur. D’abord, les quatre thémes ou axes principaux retenus laissent échapper au
moins deux vastes ensembles de questions : d’une part les actes humains et la justice de Dieu,
et de l'autre le retour a Dieu (ma'ad) et P’eschatologie. Ensuite, le troisiéme « pole » de la
pensée Sahrastanienne, est a coup siir, bien exploré dans le Maglis persan (et c’est un gros progrés
accompli), mais cet opuscule est dépassé de loin en étendue, en puissance et en netteté par
les Mafatih, visiblement peu exploités. Plus fondamentalement, la méthode méme de I’ouvrage
est contestable. Les trois péles partout affirmés sont-ils vraiment pour ’auteur des Milal
«les différentes tendances qui fagonnent sa pensée» (p. 14)? Nous n’en pensons rien pour
notre part, et estimons que le titre méme du livre induit en erreur. La pensée philosophique
et théologique, qu’est-ce & dire? La pensée de S. n’est pas philosophique, elle est anti-
philosophique. M. Madelung I’a montré quant a Avicenne. Les Mafatih 1’expriment sans
détour : «Iblis parle la langue des philosophes » (121b/14 sq.; cf. 110b/7, etc.). La pensée de §.
n’est pas non plus théologique, mais anti-théologique, comme on I’a déja vu. M™¢ Steigerwald
le sait (291 sq. etc.), mais n’ose pas sortir complétement des idées regues. On n’a pas manqué
de noter que les trois pdles affichés sont réduits 3 deux termes dans le titre. Quelle est la
piéce manquante? C’est la piéce maitresse, la propre pensée du confident de Sangar. A savoir
I’élaboration d’une doctrine toute traditionnelle, étroitement reliée au Coran et appuyée dans
le commentaire du Livre sur une quarantaine de habars shi‘ites. Le mot de la fin doit revenir
au professeur Landolt (dans sa préface, p. vi) : « Que 'auteur du Livre des religions et des
sectes ait été en fait lui-méme secrétement et profondément ismaélien, tout en passant pour
un théologien sunnite, c’est 1a une conclusion qui se dégage des travaux entrepris depuis
quelque temps par les spécialistes, méme si certains s’obstinent encore a I'ignorer. »

Guy MonNoT

(EPHE, Paris)

Fadlou SHEHADI. Philosophies of Music in Medieval Islam. E.J. Brill, Leiden, 1995.
175 p., 16 X 25 cm.

L’auteur, connu pour ses travaux sur Gazali et enseignant actuellement & I’université de
Princeton, a entrepris ici de rédiger un exposé analytique de ce que les principaux penseurs

BCAI 15 (1999) D. Steigerwald: La pensée philosophique et théologique de Shahrastani (m. 548/1153), recensé par G. Monnot
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



