78 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 15

Cette rectification une fois faite, il faut redire que nous avons 1a un ouvrage de grande
qualité : il sera désormais une référence obligée pour les recherches ultérieures dans plusieurs
domaines d’études islamiques.

Guy MonnoTt
(EPHE, Paris)

Hugh GODDARD, Christians and Muslims. From Double Standards to Mutual Understanding.
Curzon Press, Surrey, 1995. 14 x 21,5 cm, 200 p.

L’« Introduction » pose clairement un vrai probléme : les membres de chaque religion
appliquent & I’autre un ensemble de normes et critéres gu’ils n’appliquent pas & leur propre foi.
La distorsion, comme le note I’auteur (p. 4 et 8), provient souvent d’une comparaison entre
I’idéal d’une religion, et la réalité concréte de 1’autre, et cet inconscient sophisme revét volontiers
la forme d’un paralléle entre les « bons» ou « vrais» chrétiens (ou musulmans) d’un coté,
et Pensemble des musulmans (ou chrétiens) purement nominaux de I’autre. Il faut au contraire
approcher les deux «traditions» selon la méme méthode, celle d’une « sympathie critique »
comparant les éléments plus ou moins communs dans leur développement historique et selon
les différents niveaux de réalisation vécue (p. 9 sq.). Ce programme est rempli en huit chapitres :
1. Origines; 2. Ecritures; 3. Développement de la pensée religieuse; 4. Loi et éthique; 5. Culte
et spiritualité; 6. Unité et diversité; 7. Expansion et histoire; 8. Développements modernes.
Enfin, la bréve « Conclusion» est divisée en deux développements, dont le premier fait
d’intéressantes constatations sur la conversion de 1’une a 1’autre des deux religions (p. 167-169).
De deux études récemment publiées résulte que la plupart des motifs majeurs invoqués par
les convertis & une religion Je sont équivalemment par les convertis a I’autre. En tout cas, « un
important facteur en toute conversion, dans un sens ou dans l’autre, semble avoir été une
expérience négative a l'intérieur de la communauté religieuse originale du converti ».

Travailler 4 la compréhension mutuelle est un propos fort louable. Mettre en lumiére les
« double standards » est une tiche des plus utiles en ce domaine, et I’auteur y contribue par
maintes notations judicieuses (par ex. p. 63; p. 82, n. 34). Par malheur, il s’est engagé dans
une comparaison générale, tiche redoutable qui demanderait une méthode rigoureuse. On en
est loin. L’ouvrage n’étudie que des «éléments of the two faiths» (9). Il laisse échapper
I’essentiel, le « central focus » (p. 172), et finit par P’avouer piteusement, mais ne semble pas
méme soupgonner que le ceeur de chaque religion colore difféeremment chacun des éléments
qu’elle intégre. A cette erreur fondamentale s’ajoutent deux lacunes principales. Voici la
premiére. Dés p. 7, on reléve avec justesse que le spécialiste connait souvent mal sa propre
religion. Quoi quw’il en soit de ’auteur, on peut voir facilement que ce qu’il prend en compte
comme christianisme se limite presque toujours aux protestantismes anglo-saxons, ignorant
les deux tiers des chrétiens du monde (Eglise catholique et Eglises byzantines). Ce serait un
moindre mal, n’était la seconde faute de méthode, pourtant soulignée p. 9 : confondre les

BCAI 15 (1999) H. Goddard: Christians and Muslims. From Double Standards to Mutual Understanding, recensé par G. Monnot
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1998 I1. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 79

niveaux. L’auteur prend parfois en compte ’homme de la rue (qui n’est pas nécessairement
« the humble believer » de p. 9), parfois les «théologiens », parfois les comportements ou
attitudes politiques, mais presque jamais les autorités religieuses u# sic. Or, malgré la diversité
des confessions internes a chaque religion, et malgré 1’évolution de chaque tradition, il y a
en chacune d’elles des positions qui sont tenues pratiquement par tous les croyants de I'une,
ou de l'autre. On regrettera surtout que, en nombre d’instances, les exemples et les enseigne-
ments de la Bible ou du Coran ne soient pas exposés de fagon satisfaisante.

En fait, chaque chapitre est congu comme une émission télévisée. Chaque religion
(ramenée au niveau d’une «tradition» conformément a la langue de bois qui cherche a
prévaloir), est présentée de fagon plutét sommaire que bréve. Suit une comparaison ou, le
cas échéant, la réponse aux vraies questions est éludée par l’accumulation de questions
secondaires. Le « présentateur » enfin, triomphe sans gloire dans une bréve conclusion purement
oratoire.

C’est pourtant avec intérét qu’on parcourt ce livre et qu’on y glane, a condition d’avoir
déja une connaissance trés sérieuse de 1’islam, et d’avoir encore un esprit critique éveillé.

Guy MonNoT
(EPHE, Paris)

Diane STEIGERWALD, La pensée philosophique et théologique de Shahrastani (m. 548/1153).
Les Presses de l'université Laval, [Canada], 1997. 15 X 23 cm, v + 381 p.

Le premier chapitre, « Introduction », présente trés clairement le plan (p. 17, puis 20-22).
Aprés un chapitre 11 sur la vie et les ceuvres d’Abii 1-Fath al-Sahrastani, les chapitres 1 & vi
étudient quatre grands thémes ou axes de sa pensée, en la présentant chaque fois par rapport
a ses trois « pbles » : I’a‘Sarisme, I’avicennisme, I’ismaélisme. De nombreuses citations, parfois
longues, sont faites dans le texte arabe (ou persan pour le Magiis) et en traduction. L’annotation
trés abondante consiste essentiellement en références aux sources et aux études.

Le chap. m1 traite de « La conception de la Déité chez Shahrastini». Le mot « Déité »
semble nous renvoyer a des spéculations rhénanes. Fussent-elles apparentées aux vues de notre
auteur, le mot n’est certainement pas admissible pour traduire A/lgh, qu’il rend constamment.
Le Dieu dont on parle est celui du Livre, sans cesse invoqué a son sujet, et le refus éventuel
d’en discuter ne signifie pas, au contraire, que Sahrastini prenne ses distances & 1’égard du
vocabulaire coranique. Quoi qu’il en soit de ce point, relevons les pages 107-112 sur la division
de D’étre et la critique d’Avicenne par Sahrastani a ce sujet. Quant & « I’ismaélisme », Pauteur
étudie ensuite, trop briévement sans doute, la distinction capitale entre 1’ordre et la création.
A juste titre, M™¢ Steigerwald estime que, pour Abd I-Fath, al-amr est distinct d’al-‘aql. La
chose est trés claire, pouvons-nous dire, dans les Mafatih al-asrar, 47b/19-23 et 121a/5-7 :
PIntellect Premier est la premiére créature, il est subordonné a I’Ordre. Au passage, il faut

BCAI 15 (1999) H. Goddard: Christians and Muslims. From Double Standards to Mutual Understanding, recensé par G. Monnot
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



