76 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 15

La traduction, fondée sur une édition égyptienne et une édition indienne (p. XXXVIi) est
de lecture trés agréable. L’annotation indique, chaque fois que cela est nécessaire, la référence
des sources (Coran et Tradition notamment) utilisées par Sah Vali Allah; elle éclaire également
tous les points qui pourraient parajtre obscurs & un lecteur peu familier de ce genre de
littérature et discute le sens de certains concepts ou expressions propres a ’auteur ou utilisés
par lui dans un sens particulier.

Le livre comporte une bibliographie, ainsi que des indices des citations du Coran et des
Traditions, des sujets et des termes techniques, et des noms propres.

Denis MATRINGE
(CNRS, Paris)

Louise MARLOW, Hierarchy and Egalitarianism in Islamic Thought, Cambridge University
Press, Cambridge, 1997 (« Cambridge Studies in Islamic Civilization »). 16 x 24 cm,
xv - 198 p.

L’ouvrage porte sur la coexistence et le jeu de tendances hiérarchiques et de tendances
égalitaires, du n° au viI°® siécle de I’hégire (p. x1), dans 'islam. Plus exactement, il s’agit d’une
étude «sur la pensée utopique de I’islam et non, je veux le souligner, sur la sociologie de
quelque communauté musulmane que ce soit dans la période considérée » (p. xu). Le principe
est réaffirmé (p. 8sq., 93, 174) : on veut exposer les images et idéaux de la société, non point
la réalité historique ct fluente de ’organisation sociale. Cette distinction nécessaire ne peut
étre absolue. Plusieurs chapitres commencent par « un bref résumé de développements historiques
qui peuvent avoir conditionné » la représentation intellectuelle (p. 13; cf. 13-15, 42-46, 67 sq.).
Ces développements, d’ailleurs excellents, comme aussi, en sens inverse, le fait avéré que
plusieurs catégories de sources pour la théorisation faisaient partie du fonds culturel le plus
largement accepté dans les populations musulmanes et modelaient par 13 leur comportement
effectif, montrent que Phistoire des idées et la sociologie historique s’appuicnt 1'une sur
Pautre.

Quoi qu’il en soit, le livre est divisé en deux parties, La premiére, a savoir « Sources for
Islamic social ideals », est divisée en trois chapitres. Le premier, sur 1’égalitarisme et la crois-
sance d’une pieuse opposition, entend, & partir d’écrits du 1° siécle de ’hégire, établir quelles
visions de la société les musulmans avaient au 1°* siécle. A cet effet, sont mis a contribution
les collections de proverbes, le hadit, les apbar de °“Ali et, fort a4 propos, le protocole des
audiences de califes ou de gouverneurs. Le chapitre 1I est consacré 3 la réception des idées
grecques. Ses deux premiéres sections, sur les traductions en arabe (notamment grice au
travail des syriaques) et sur la stratification sociale selon les falasifa, sont de toute premiére
valeur. Le chapitre 111 traite, parallélement, de la réception des modéles iraniens. L3 encore,
on trouve une excellente synthése sur les traductions du pahlavi ou moyen-perse en arabe, et

BCAI 15 (1999) L. Marlow: Hierarchy and Egalitarianism in Islamic Thought, recensé par G. Monnot

© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1998 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 71

sur les classifications sociales quadriparties de I'Iran sassanide, dont la plus élaborée semble
distinguer, en cet ordre : prétres, guerriers, secrétaires, cultivateurs et artisans. Quant a la
seconde partie, « Taming of Islamic egalitarianism », elle montre que les sources écrites mélent
habituellement un égalitarisme trés affadi aux concepts hiérarchiques structurant leurs vues
de la société. Une grande variété d’ouvrages sont utilisés dans cette recherche : tafsir et
hadit, anthologies poétiques et adab, littérature sur la Su‘ubiyya, miroirs des princes, moralistes,
écrits sur les métiers.

Le livre est écrit avec la clarté et I’agrément qui caractérisent d’ordinaire les productions
de nos collégues britanniques. Il s’appuie, en chacun des domaines abordés, sur des citations
et références précises correspondant & une énorme bibliographie : les sources arabes et persanes
dont on a laissé entendre la grande variété, mais aussi les études afférentes dans toutes les
principales langues européennes et islamiques. L’auteur le plus cité par Ms. Marlow et
Nasir al-Din Tisi. Dans ces conditions, on pourrait prendre davantage en compte la pensée
ismaélienne, en particulier le commentaire coranique d’al-Sahrastani, Mafdtih al-asrar, dont
un principe majeur est celui du farartub, la hiérarchie. Rappelons par ailleurs, bien qu’il sorte
du cadre exact de I'ouvrage recensé, un livre important sur la symbiose entre I’islam indien et
le systéme des castes : Marc Gaborieau, Ni brahmanes ni ancétres. Colporteurs musulmans du
Népal, Société d’ethnologie, Nanterre, 1993,

Il reste a dire notre admiration pour un bref passage : «In certain respects, the Islamic
tradition of classical times may be said to be strikingly egalitarian. By the end of the formative
period, neither a church nor a priesthood had developed, and classical Islamic law, with the
significant exception of marriage equality, overwhelmingly assumed the equality of free male
believers » (p. 1-2). La derniére proposition est un chef-d’ceuvre d’ellipse et d’euphémisme.
En vérité, la communauté et la loi de I’islam sont fondées sur trois inégalités structurelles,
gravées dans le Coran avec leurs dispositions coercitives : supériorit¢ du musulman sur le non-
musulman, supériorité du musulman male sur la musulmane, supériorité de 1’étre libre sur
I'esclave. Dans toute la période envisagée, I'islam a ainsi été sous le signe de DPinégalité,
combattue, il est vrai, par une certaine pente égalitaire dans la minorité de la population
Jouissant des trois priviléges. Les deux aspects sont justement conjoints dans le titre du livre.
En fait, les chapitres successifs montrent, au niveau méme de la théorie, la prévalence des
systémes de stratification. Pourtant, dés la Préface, p. x1, l’auteur semble considérer I’égali-
tarisme comme fondamental, et I'inégalité comme accidentelle. Au début, une hypothése est
avancée avec précaution : « Que cet esprit égalitaire ait été présent dans le monothéisme
arabe qui engendra les conquétes du vne® siéele est plus difficile 4 établir » (p- 2). Mais 4 la fin,
on formule un dogme : « Une idéologie religieuse emphatiquement égalitaire » (p. 174; cf. 15 sq.,
34, 40, 93 5q.). Entre les deux, non pas une démonstration, mais une dérive. Ms Marlow fait
grand cas, 4 juste titre, de Coran 49,13; par malheur, non seulement plusieurs autres versets,
qu’elle mentionne honnétement p. 3sq., vont dans le sens opposé, mais le verset central lui-
méme n’a généralement pas regu D’interprétation souhaitée (cf. p- 96-99 et 175). On regrette
au passage, I’absence & I’index d’une notion capitale pour le sujet : al-hdssa wal-‘amma (cf. p. 9,
37-40, 54, 66, 86, 119sqq.).

BCAI 15 (1999) L. Marlow: Hierarchy and Egalitarianism in Islamic Thought, recensé par G. Monnot )
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

78 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 15

Cette rectification une fois faite, il faut redire que nous avons 1a un ouvrage de grande
qualité : il sera désormais une référence obligée pour les recherches ultérieures dans plusieurs
domaines d’études islamiques.

Guy MonnoTt
(EPHE, Paris)

Hugh GODDARD, Christians and Muslims. From Double Standards to Mutual Understanding.
Curzon Press, Surrey, 1995. 14 x 21,5 cm, 200 p.

L’« Introduction » pose clairement un vrai probléme : les membres de chaque religion
appliquent & I’autre un ensemble de normes et critéres gu’ils n’appliquent pas & leur propre foi.
La distorsion, comme le note I’auteur (p. 4 et 8), provient souvent d’une comparaison entre
I’idéal d’une religion, et la réalité concréte de 1’autre, et cet inconscient sophisme revét volontiers
la forme d’un paralléle entre les « bons» ou « vrais» chrétiens (ou musulmans) d’un coté,
et Pensemble des musulmans (ou chrétiens) purement nominaux de I’autre. Il faut au contraire
approcher les deux «traditions» selon la méme méthode, celle d’une « sympathie critique »
comparant les éléments plus ou moins communs dans leur développement historique et selon
les différents niveaux de réalisation vécue (p. 9 sq.). Ce programme est rempli en huit chapitres :
1. Origines; 2. Ecritures; 3. Développement de la pensée religieuse; 4. Loi et éthique; 5. Culte
et spiritualité; 6. Unité et diversité; 7. Expansion et histoire; 8. Développements modernes.
Enfin, la bréve « Conclusion» est divisée en deux développements, dont le premier fait
d’intéressantes constatations sur la conversion de 1’une a 1’autre des deux religions (p. 167-169).
De deux études récemment publiées résulte que la plupart des motifs majeurs invoqués par
les convertis & une religion Je sont équivalemment par les convertis a I’autre. En tout cas, « un
important facteur en toute conversion, dans un sens ou dans l’autre, semble avoir été une
expérience négative a l'intérieur de la communauté religieuse originale du converti ».

Travailler 4 la compréhension mutuelle est un propos fort louable. Mettre en lumiére les
« double standards » est une tiche des plus utiles en ce domaine, et I’auteur y contribue par
maintes notations judicieuses (par ex. p. 63; p. 82, n. 34). Par malheur, il s’est engagé dans
une comparaison générale, tiche redoutable qui demanderait une méthode rigoureuse. On en
est loin. L’ouvrage n’étudie que des «éléments of the two faiths» (9). Il laisse échapper
I’essentiel, le « central focus » (p. 172), et finit par P’avouer piteusement, mais ne semble pas
méme soupgonner que le ceeur de chaque religion colore difféeremment chacun des éléments
qu’elle intégre. A cette erreur fondamentale s’ajoutent deux lacunes principales. Voici la
premiére. Dés p. 7, on reléve avec justesse que le spécialiste connait souvent mal sa propre
religion. Quoi quw’il en soit de ’auteur, on peut voir facilement que ce qu’il prend en compte
comme christianisme se limite presque toujours aux protestantismes anglo-saxons, ignorant
les deux tiers des chrétiens du monde (Eglise catholique et Eglises byzantines). Ce serait un
moindre mal, n’était la seconde faute de méthode, pourtant soulignée p. 9 : confondre les

BCAI 15 (1999) L. Marlow: Hierarchy and Egalitarianism in Islamic Thought, recensé par G. Monnot
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



