1998 11, ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 73

al-wugiid, Burhan al-Din al-Biqa'l (m. 885/1480) stipule que, dans sa Fadihat al-mulhidin,
al-Bubari rattacha la wahda prénée par 1’école d’Ibn “Arabi 4 un systéme philosophique et
non & I'expérience mystique du funa’ qu’il agréait (cf. notre Soufisme en Egypte et en Syrie,
p. 469).

De ce premier point de désaccord découle le second : en qualifiant la démarche d’Ibn "Arabi
et de son école de « philosophique », B. Aladdin emboite paradoxalement le pas aux détracteurs
d’Ibn “Arabi, qui opérent une dichotomie artificiclle entre « soufisme des anciens » et « soufisme
des modernes ». La doctrine akbarienne, bien qu’empruntant parfois certains concepts a la
falsafa, est d’essence coranique et revét une dimension initiatique; a ce titre, elle s’inscrit
pleinement dans le cadre du tasawwuf, méme si elle a pu rayonner hors de cette discipline
(cf. p. 75; il n’y a donc pas lieu de s’étonner que Nabulusi ne cite jamais Molla Sadra de
Shiraz : cf. p. 58). Ibn ‘Arabi n’aurait certainement pas souscrit a 'affirmation que la connais-
sance mystique est imparfaite; B. Aladdin en déduit que ce maitre aurait été ainsi amené &
privilégier « Peffort philosophique » (p. 76). Aux yeux des soufis, Ibn *Arabi compris, n’est-ce pas
la philosophie qui est imparfaite, méme si on la dégage du cadre trop étroit de la « théologie
rationnelle » (p. 75)?

Le style de la présentation manque parfois de clarté, et 1’on y reléve quelques fautes
d’orthographe (par ex. p. 21, 37). Toutefois, il faut souligner le travail considérable entrepris
par B. Aladdin pour I’édition critique d’al-Wugid al-haqq. Ce spécialiste de Nabulusi a
établi son texte a partir de trois manuscrits, parmi les seize qu’il a recensés. Il a eu I’heurcuse
idée de le ponctuer de titres et de sous-titres, ce qui facilite I’accés a cet ouvrage peu structuré
quant a la forme. Enfin — et surtout! — les index sont des plus complets. Al-Wugiid al-haqq
pourra désormais €tre mis a contribution de fagon optimale par les chercheurs travaillant sur
la mystique musulmane, et plus spécialement sur la doctrine d’Ibn “Arabi.

Eric GEOFFROY
(Université Strasbourg II)

Marcia HERMANSEN, The Conclusive Argument from God. Shah Wali Allah of Delhi’s
Hujjat Allah al-Baligha (translated). E.J. Brill, Leiden, New York, K&ln, 1996. 506 p.,
indices.

Aprés une longue période de relative stabilité sous ’Empire moghol, I'Inde connut au
Xvin® siécle une série de bouleversements majeurs. Tandis que divers dysfonctionne-
ments affaiblissent le pouvoir central et son administration, des soulévements éclatant
autour d’élites terriennes et armées locales, des «états successeurs» se forment dans
I'ancien empire que contribuent 4 mettre a mal les incursions répétées de troupes afghanes
et, bient6t aussi, la colonisation britannique. Dans l'islam indien, le soufisme populaire

BCAI 15 (1999) M. Hermansen: The Conclusive Argument from God. Shah Wali Allah of Dehli’s Hujjat Allah al-Baligha, trad. E. . Brill, recensé par D. Matringe
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

74 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 15

Y

centré sur le culte des saints continue a dominer largement I'imaginaire religicux des masses
musulmanes, mais des changements apparaissent, dont le premier témoignage d’envergure se
trouve dans ’ccuvre de Sah Vali Allah Dihlavi (1703-1762). Bien qu’il écrivit beaucoup sur le
soufisme, s’attachant & montrer que les différences entre wahdat al-wugiid et wahdat al-Sugiid
ne sont que verbales, ce penseur encyclopédique, fier de ses lointaines origines arabes, se croyait
appelé par Dieu a démontrer qu’il était possible d’harmoniser entre eux les points de vue des
différentes écoles en matiére de figh, de tafsir et de falsafa. Inquiet aussi des tensions grandis-
santes entre sunnites et chiites, 3 une époque de forte immigration chiite dans les années 1740
et alors que s’accroissait Iinfluence des mavab chiites d’Avadh, Sih Vali Allah s’attacha 3
défendre la succession sunnite des califes aprés Muhammad (voir son Izdlat al-hafd’ ‘an
hilafat al-hulafa’). Ecrivant surtout pour les ‘wlamd’ et principalement en arabe, il est aussi
I’auteur d’une importante correspondance adressée a des gouvernants musulmans pour les
appeler & mettre fin par le gihdd au pouvoir des non-musulmans. Ce sunnite militant devint,
pour les générations d’ulama’ ultérieures, une grande source d’instruction et d’inspiration, a
travers une ceuvre ou la réflexion religieuse et la dévotion sont présentées comme ne pouvant
s’exercer pleinement qu’avec un réel soutien politique 12, Le livre de Marcia Hermansen doit
donc étre salué comme un événement, car il met a la disposition de ceux qui ne connaissent pas
bien I’arabe — nombreux parmi les indianistes, méme spécialistes de 1’islam en Asie du Sud —
le premier volume de ’ceuvre majeure de Sah Vali Allah, dont le titre est emprunté au Coran
(VL. 149) : «Dis: A Dieu appartient 'argument qui touche juste (al-hujjat al-baliga)»
(trad. J. Berque, 2¢ éd., Paris, Albin Michel, 1995, p. 159).

Dans son introduction, la traductrice rappelle (p. xv-xxi11) 'importance du Hujjat Allgh
al-baliga et sa situation dans la pensée islamique. Siah Vali Allih cherche dans ce livre 2
élucider les niveaux de signification les plus profonds des symboles et pratiques traditionnels
a partir des approches textuelle, philosophique et mystique, dans le cadre de sa tentative
d’harmoniser une tradition intellectuelle fragmentée. Tandis que le deuxiéme volume est
essentiellement consacré aux préceptes tirés de la tradition, celui qui fait 1’objet de la présente
traduction a pour pdle premier le concept de maslaha («but bénéfique ») 13, Sah Vali Allah
entend par 1a D’intérét salutaire qu’il y a a suivre les injonctions divines pour accomplir le
grand but universel (al-maslaha al-kulliya) de l'ordre cosmique. Ce volume est divisé en
sept sections comprenant en tout quatre-vingt-un chapitres. Aprés deux premiéres sections
traitant de la création et de la nature humaine, la troisiéme est consacrée a une théorie de
I’évolution en quatre stades de la civilisation. Ces stades, irtifagat dans la terminologie de

12, L’ouvrage de référence sur Sah Vali Allah 13. On trouvera dans 1’article maslaha de V’EI?
est, par JM. S. Baljon, Religion and thought of  une histoire de ce concept de I’école de figh de
Shah Wali Alldh Dihlawi, 1703-1762, Leiden, Milik ibn Anas & la pensée d’al-Gazali.

E.J. Brill, 1986.

BCAI 15 (1999) M. Hermansen: The Conclusive Argument from God. Shah Wali Allah of Dehli’s Hujjat Allah al-Baligha, trad. E. . Brill, recensé par D. Matringe
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1998 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 75

lauteur 1*, forment le deuxiéme grand pdle conceptuel du premier volume du Hujjat Allgh
al-baliga. Ces quatre stades du développement de I’humanité consistent successivement 3 suivre
des lois naturelles ou instinctives, a accéder i la vie familiale et au commerce social, i
développer un ordre politique local et finalement, & étendre ce dernier jusqu’a un niveau
international que Sah Vali Allah identifie avec le califat islamique. La traductrice évoque les
nombreuses interprétations et analyses auxquelles ces conceptions ont donné lieu (p. XIX-xx),
mais remarque qu’il s’agit fondamentalement, pour Sah Vali Allih, de conforter sa grande
vue de mouvement universel vers un idéal divin. Cela est confirmé par la quatriéme section,
ol l'auteur passe du niveau social a des considérations sur l’individu : ce dernier, pour
atteindre la félicité, doit cultiver les quatre vertus cardinales que sont la pureté, I’humilité
devant Dieu, la magnanimité et la justice. La cinquiéme section traite de Ia piété et du péché
et la sixiéme revient, longuement (p. 245-370), 4 des aspects socio-historiques, dans le cadre
d’une réflexion sur la prophétie, le contexte de la tradition et les lois religieuses, les rapports
de lislam a d’autres religions. Sih Vali Allah y développe sa conception d’une religion
primordiale (din) manifestée au fil de révélations successives, liées & des conditions historiques
particuliéres. Chacune surpasse la précédente — mais en conservant les éléments encore béné-
fiques — et comporte des facteurs contingents, accidentels, qui tiennent aux réponses apportées
par les prophétes a telle ou telle question relevant de circonstances données. La traductrice
souligne & cet égard, I'importance du concept de mazinna (plur. mazann) chez Sah Vali Allah
(p. xx11-xxm1). Dérivé de la racine arabe z-n-n « penser, croire », mazinna «is ““a place where
something is expected or thought to be, a supposed location or instantiation >’ or ‘“a mark
or indication of something >’ ». De fait, certains mazann sont des symboles ou des actes établis,
depuis la prééternité, comme les plus appropriés 3 la nature de tous les étres humains. La
relation du mazinna au principe qui le fonde est comparée par Sih Vali Allih a celle d’un
mot a son référent, d’une image mentale 4 une réalité. On voit bien le rapport a la conception
d’ensemble de 'auteur : les «langages » peuvent changer en fonction du contexte historique,
mais la relation du symbole & son référent prééternel reste fixe, la question étant toujours
celle des « buts bénéfiques » (masalil) de I’humanité. La derniére partie est tout entiére consacrée
4 la Tradition comme fondement de la fari‘a.

Sah Vali Allah, qui était hanafite en pratique, se comporte intellectuellement en shafi‘ite,
considérant que cette école permet un degré d’igtihad adapté & son propos. Cette position ne
suscita pas de controverse importante et ’ceuvre de Sah Vali Alldh reste, comme il a été dit,
une référence pour nombre d’ ‘wlama’ du monde indien, notamment ceux de I’école orthopraxe
dite « deobandi », du nom de la madrasa établie & Deoband en 1867, qui accepte un mysticisme
fondé sur le lien spirituel entre maitre et disciple, mais rejette le culte des saints et les pratiques
locales du soufisme populaire. La traductrice insiste aussi sur la présente popularité du
Hujjat Allah al-baliga auprés des réformistes arabes du Moyen-Orient (p. XXXV).

14. Sur le sens de ce mot dérivé de la racine Berque, «Un contemporain islamo-indien de
arabe r-f-q « étre bon, doux, bienveillant, courtois, Jean-Jacques Rousseau », dans L’islam au temps
plein de civilité», voir notamment Jacques du monde (Paris, Sindbad, 1984, p. 113-146).

BCAI 15 (1999) M. Hermansen: The Conclusive Argument from God. Shah Wali Allah of Dehli’s Hujjat Allah al-Baligha, trad. E. . Brill, recensé par D. Matringe
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

76 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 15

La traduction, fondée sur une édition égyptienne et une édition indienne (p. XXXVIi) est
de lecture trés agréable. L’annotation indique, chaque fois que cela est nécessaire, la référence
des sources (Coran et Tradition notamment) utilisées par Sah Vali Allah; elle éclaire également
tous les points qui pourraient parajtre obscurs & un lecteur peu familier de ce genre de
littérature et discute le sens de certains concepts ou expressions propres a ’auteur ou utilisés
par lui dans un sens particulier.

Le livre comporte une bibliographie, ainsi que des indices des citations du Coran et des
Traditions, des sujets et des termes techniques, et des noms propres.

Denis MATRINGE
(CNRS, Paris)

Louise MARLOW, Hierarchy and Egalitarianism in Islamic Thought, Cambridge University
Press, Cambridge, 1997 (« Cambridge Studies in Islamic Civilization »). 16 x 24 cm,
xv - 198 p.

L’ouvrage porte sur la coexistence et le jeu de tendances hiérarchiques et de tendances
égalitaires, du n° au viI°® siécle de I’hégire (p. x1), dans 'islam. Plus exactement, il s’agit d’une
étude «sur la pensée utopique de I’islam et non, je veux le souligner, sur la sociologie de
quelque communauté musulmane que ce soit dans la période considérée » (p. xu). Le principe
est réaffirmé (p. 8sq., 93, 174) : on veut exposer les images et idéaux de la société, non point
la réalité historique ct fluente de ’organisation sociale. Cette distinction nécessaire ne peut
étre absolue. Plusieurs chapitres commencent par « un bref résumé de développements historiques
qui peuvent avoir conditionné » la représentation intellectuelle (p. 13; cf. 13-15, 42-46, 67 sq.).
Ces développements, d’ailleurs excellents, comme aussi, en sens inverse, le fait avéré que
plusieurs catégories de sources pour la théorisation faisaient partie du fonds culturel le plus
largement accepté dans les populations musulmanes et modelaient par 13 leur comportement
effectif, montrent que Phistoire des idées et la sociologie historique s’appuicnt 1'une sur
Pautre.

Quoi qu’il en soit, le livre est divisé en deux parties, La premiére, a savoir « Sources for
Islamic social ideals », est divisée en trois chapitres. Le premier, sur 1’égalitarisme et la crois-
sance d’une pieuse opposition, entend, & partir d’écrits du 1° siécle de ’hégire, établir quelles
visions de la société les musulmans avaient au 1°* siécle. A cet effet, sont mis a contribution
les collections de proverbes, le hadit, les apbar de °“Ali et, fort a4 propos, le protocole des
audiences de califes ou de gouverneurs. Le chapitre 1I est consacré 3 la réception des idées
grecques. Ses deux premiéres sections, sur les traductions en arabe (notamment grice au
travail des syriaques) et sur la stratification sociale selon les falasifa, sont de toute premiére
valeur. Le chapitre 111 traite, parallélement, de la réception des modéles iraniens. L3 encore,
on trouve une excellente synthése sur les traductions du pahlavi ou moyen-perse en arabe, et

BCAI 15 (1999) M. Hermansen: The Conclusive Argument from God. Shah Wali Allah of Dehli’s Hujjat Allah al-Baligha, trad. E. . Brill, recensé par D. Matringe

© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



