8 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 15

hellénistique (p. 210-213). Une derniére section (p. 213-216) est consacrée aux rapports entre
sémantique et traduction, en particulier dans le domaine de la glose — question dont on a vu
I'importance dans la tradition hébraique. La conclusion souligne « le réle central du sens dans
la pensée linguistique grecque ».

C’est, on le voit, un exposé trés complet qui nous est offert dans cet ouvrage. Les
compétences des auteurs dans la tradition qui constitue leur domaine sont remarquables,
comme est remarquable leur effort pour rester accessibles aux spécialistes d’autres cultures. Tout
en offrant par endroits d’importantes avancées, ’ouvrage reste, dans le meilleur sens du
terme, « encyclopédiste» : ce n’est pas 13 son moindre mérite.

Joseph DicHY
Université Lumiére — Lyon 2

Margaret LARKIN, The Theology of Meaning: “Abd al-Qahir al-Jurjani’s Theory of Discourse.
American Oriental Society, New Haven, Connecticut, 1995. [American Oriental
Series, volume 79]. 26 x 18 cm, 220 p.

Ce livre se compose de sept chapitres, y compris I’« Introduction» (p. 1-23) et la
« Conclusion » (p. 164-172). Les chapitres, du deuxiéme au sixiéme, sont intitulés respectivement
« An ‘Abd al-Jabbar Primer » (p. 24-43), « Ma'na and its Sisters » (p. 44-71), « The Problem
of Majaz» (p. 72-109), « Sira » (p. 110-131), « Takhyil » (p. 132-163). Les pages 173-207
comprennent les textes arabes cités en traduction au sein de ’ouvrage, les pages 208-214 la
bibliographie et les pages 215-220 un index des noms et notions cités.

L’auteur se propose d’examiner la question de Iinfluence de ’ceuvre du gadi mu‘tazilite
‘Abd al-Gabbar, mort en 415/1024 et notamment de son ouvrage monumental al-Mugni fi
abwab al-tawhid wa al-‘adl, sur la pensée de ‘Abd al-Qahir al-Gurgani (mort en 471/1078);
cela pour réagir 4 la tendance que « some modern critics » manifestent & traiter I’ceuvre de
ce penseur non seulement comme séparée du contexte intellectuel dans lequel elle s’est formée,
mais aussi comme une piéce unique dans la chaine des savants dont elle a hérité (p. 10).
On ne peut qu’étre d’accord, a notre avis, avec cette démarche, et les quelques pages (p. 1-5)
consacrées 4 la vie de ‘Abd al-Qahir al-Gurgini, a ses possibles ambitions frustrées (il aurait
composé des vers en I’honneur de Nizam al-Mulk), au climat intellectuel de Gurgan pendant
sa vie sont aussi intéressantes qu’inhabituelles quand il est question de cet auteur dont la
pensée a fait I’objet des rapprochements les plus anachroniques.

Larkin (p. 13) se propose d’examiner certains « key issues » de la théorie du discours de
Gurgani, notamment 13 ot il répond directement aux opinions exprimées par ‘Abd al-Gabbar
et les manipule au service de son propre « theo-rhetorical system ». Le point crucial sera de
voir comment Gurgani « by means of his unique rhetorical elaboration of the Ash‘ari kaldm
nafsi, redresses the aesthetic, and indeed emotional, poverty of al-Qadi ‘Abd al-Jabbar’s view
of the Qur’an».

BCAI 15 (1999) M. Larkin: The Theology of Meaning: ‘Abd al-Qahir al-Jurjani’s Theory of Discourse, recensé par L. Bettini )
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1998 I. LANGUE ET LITTERATURE ARABES 9

La question ici soulevée avait été déja signalée, comme ['auteur le reconnait en citant
plusieurs ouvrages (p. 14, n. 33); I’édition récente du Dala’il al-i‘¢az ?, dans laquelle M. Sakir
identifie plusieurs exemples de citations directes du gadi “Abd al-Gabbar, facilite la tiche.
En effet, Larkin reproche (ibidem) aux auteurs qu’elle cite d’avoir simplement fait allusion a
cette influence, sans chercher a la définir davantage; de plus, selon elle, cette influence ne se
limite pas & une influence générale de la pensée spéculative religicuse, ou bien a une « semence »,
que ‘Abd al-Qahir al-Gurgani aurait fait germer d’une maniére personnelle dans le domaine
de la stylistique, comme se limitent a le penser, par exemple, des auteurs tels que Sawgi Dayf,
ou Ihsin ‘Abbas, ou “Abd al-Fattah Lasin. La question que Larkin entend développer est «in
what manner theology shaped the rhetorical and stylistic notions of ‘Abd al-Qahir al-Jurjani »
(p. 13).

Pour ce faire l'auteur limite sa recherche au Mugni d’une part, et aux ouvrages de
‘Abd al-Qahir al-Gurgani, surtout le Dald’il, de ’autre. Ce choix montre déj, & notre avis,
la pauvreté et également ’insuffisance méthodologique de ce livre qui reste un exercice d’école
de bonne foi et de bonne volonté, sans que toutefois 1’auteur prenne conscience de la complexité
des questions impliquées.

Ainsi, dans le deuxiéme chapitre, « An ‘Abd al-Jabbar Primer », Larkin esquisse-t-elle un
«exposé élémentaire » de certaines notions comme ‘aql, ‘ilm, taklif chez ce penseur; ensuite,
a propos de la thése de P’école mu‘tazilite selon laquelle le langage n’est pas un ma'nd qui
réside dans I’esprit , Larkin s’arréte sur la notion de gasd « intention », dans son rapport avec
celle de ma‘na « signification », et affirme (p. 37) : « this is the main point to be made about
al-Qadi “Abd al-Jabbir’s position on speech, namely, that, despite his initial specificity about
the role of names as referring to real objects, meaning for him winds up ultimately being extra-
linguistic and nonaesthetic », Or tout cela n’est nullement propre 4 la pensée du gadi; bien au
contraire, la distinction entre le niveau du mot et celui de la phrase, en ce qui est de la relation
lafz/ma'nd, ainsi que la conception du ma'nd comme « visée », ou méme comme «intention »
que le locuteur met dans ses énoncés, font partie du patrimoine commun des traditions gram-
maticale, rhétorique, poétique arabe®, et, comme telles, elles ont été examinées d’innombrables

2. ‘Abd al-Qahir al-Gurgani, Dald’il al-i‘'#dz, le hanbalite Ibn ‘Aqil : wasf, rtaswir, bi-nafs

éd. M. Sakir, Le Caire, 1984,

3. Ma'nan qd’im filbi-I-nafs; nous avons ici la
définition du langage (kalam) adoptée par les
Agfarites; selon les Mu'tazilites, au contraire, le
langage est défini comme langage articulé (faqti*
al-sawt, aswat muqatta‘a), Ceci représente, dans
la question qui nous occupe, le point de
divergence crucial entre les deux écoles. Pour
Pinterprétation de ma‘nd, qui ne signifie pas ici
« signification », a coté des études citées par
Larkin p. 68-69, on pourrait mentionner les
emplois synonymes qu’en donne, par exemple,

BCAI en ligne

al-mutakallim, ce qui suggére que ce mot indique
ici, plutdt une activité qu’une «entité», voir
Ibn °Aqil, Rasa’il fi al-Qur’an wa-itbdt al-harf
wa al-sawt  raddan  “ald  al-as‘arivya, éd.
G. Makdisi, Bulletin d’études orientales 24, 1971,
p. 73 et 74.

4. Voir les exemples tirés de textes de genre
varié, avec un exposé général, D.E. Kouloughli,
« A propos de lafz et de ma‘na », Bulletin d’études
orientales 35, 1985, p. 43-63, que Larkin ne
connait pas.

BCAI 15 (1999) M. Larkin: The Theology of Meaning: ‘Abd al-Qahir al-Jurjani’s Theory of Discourse, recensé par L. Bettini
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

10 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 15

fois. Cette idée est répétée encore a la page 44, au début du chapitre « Ma'na and its sisters »;
une fois de plus, Larkin semble considérer comme typique de la polémique supposée entre
les deux auteurs des données qui sont au contraire partagées par toute la tradition; en outre,
la présentation qu’elle donne de la conception que Gurgani a du ma'nd n’a absolument rien
d’original, vu le nombre d’études, avec lesquelles on peut &tre plus ou moins d’accord, mais
qui existent, sur le sujet®. Malheureusement Larkin n’a pas jugé nécessaire d’élargir sa
recherche au-deld d’une comparaison de surface entre les deux auteurs, ni de se renseigner sur
la bibliographie existante, dont la documentation est dans ce livre trés lacunaire S

Aux pages 57-58, Larkin cite un passage de Gurgani ou il affirme qu’il n’y a pas de mérite
dans le discours littéraire, s’il n’y a pas eu de travail d’élaboration, aprés que 1’on a atteint le
niveau de la correction. Dans cette assertion, que Gurgani reprend de nombreuses fois, Larkin
voit une correspondance avec la division du ‘ilm en « nécessaire » et « acquis » que fait le gadi.
Gurgani I’aurait appliquée dans sa distinction entre énoncés simplement « corrects » et énoncés
élaborés artistiquement. Or, la conception du discours littéraire comme un «art», une
« technique », est universelle dans la tradition de la poétique arabe, a partir d’Ibn Sallam
al-Gumahi et méme avant.

Cette étroitesse améne ’auteur a passer a cdté du vrai point de contact entre les deux auteurs,
13 ot ‘Abd al-Gabbar dit que la fasaha ne réside pas dans les mots pris isolément, mais dans
leur agencement; dans celui-ci, chaque mot a des qualités qui ne peuvent étre déterminées que
par P'un de ces trois facteurs : leur valeur lexicale, leur i‘rab, leur position 7, Larkin cite bien
slir ce passage (p. 40, 56), mais elle ne mentionne pas la réponse de Gurgani, lorsqu’il dit 8
que, quand, on dénombre les aspects par lesquels la qualité d’un énoncé apparait, il ne faut pas
considérer la connaissance de 1’i‘rab, parce que celui-ci n’en régit que la grammaticalité : ce
qu’il faut prendre en compte c’est la connaissance bi-l-wasf al-miigib lil-i'rab, comme par
exemple le fait de choisir comme nécessaire, pour accomplir le sens métaphorique dans la phrase
coranique fa-ma rabihat tigaratuhum (2, 16), la « fonction d’agent » (al-fa‘iliyya), (sous-entendu,
du commerce).

Voila donc la réponse cohérente avec toute la pensée de Gurgani, une réponse qui n’a
rien de théologique, comme d’ailleurs ’assertion du gadi a laquelle elle référe : le nazm est une

par exemple, les études d’Arnaldez, de Gilliot et
celle de Versteegh (Greek Elements in Arabic
Linguistic Thinking, Leiden, 1977) qui traite de
questions trés proches.

5. Les mémes remarques peuvent étre faites a
propos des chapitres consacrés a la sgra et au
tahyil.

6. Les études de Baalbaki, Moutaouakil,

Sammoud, Rammuny, Ait al-Ferrane, les études
sur les traités d’i"gaz, comme celles d’Audebert
et Neuwirth, pour ne citer que les ouvrages les
plus connus, sont ignorées par Larkin, ainsi que
les ouvrages qui portent sur les rapports entre
théologie et sciences du langage, qui auraient dii
P’intéresser du point de vue de la méthode, comme

BCAI en ligne

7. Mugni, vol. 16, p. 199; ce passage a été
déja relevé, par exemple, par S. Dayf, al-Baliga
tatawwur wa tarig, Le Caire 1965, avec réimpres-
sions successives, p. 116-117 de P’impression de
1983.

8. Dald’il al-i'¢az, éd. de M. ‘Abduh et R. Rida,
p. 302.

BCAI 15 (1999) M. Larkin: The Theology of Meaning: ‘Abd al-Qahir al-Jurjani’s Theory of Discourse, recensé par L. Bettini
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1998 I. LANGUE ET LITTERATURE ARABES 11

opération qui se déroule entiérement dans l’esprit, par le moyen de relations que la pensée
établit. Cette théorie ne découle pas, nous continuons a le penser, d’une position théologique,
mais elle jaillit comme le fruit original d’une conception du langage qui, elle, repose a son
tour sur des positions théologiques. Gurgani appartenait 4 I’école a¥‘arite, comme Larkin le
montre, et toute la construction théorique de Gurgani provient de sa conviction que le langage
est une activité qui se produit dans I’esprit et dont le lafz n’est que I'instrument accidentel et
occasionnel, qui n’a, en soi, aucune qualité. C’est quand elle réfléchit sur ce plan, que Larkin
a des intuitions avec lesquelles on peut étre d’accord, comme par exemple que Gurgani arrive
a identifier pensée et langage (mais non «ideas and discourse », comme elle le dit, p. 44), ou
bien que I’as‘arite Baqillani, pourtant parti de la méme conception du langage comme kalam
nafsani, ne la développe pas jusqu’aux mémes conséquences (p. 68)°.

Personne ne saurait évidemment nier les attaches de Gurgani a la fois avec les contenus
et les procédés de la pensée spéculative de son temps, mais avant de décider ce qui appartient
a la théologie au sens propre dans sa théorie, il faudrait bien connaitre la tradition de la
poétique, ce qui n’est pas malheureusement le cas de ’auteur. La preuve est représentée ici
par I’cuvre d’un penseur bien connu, contemporain de Gurgani (il meurt en 465/1073), qui
participe du méme climat culturel, et que Larkin ne connait pas : il s’agit d’Ibn Sindn al-Hafagi,
qui, comme le gadi, était mu'tazilite et qui, comme Gurgani, s’est proposé de rendre compte
de ce qui fait la spécificité du discours poétique. Les prémisses desquelles il partait étaient opposées
a celles de Gurgani, mais, comme dans le cas de ce dernier, elles dérivaient d’une conception
du langage déterminée par Pappartenance a une école théologique. Pour lui, comme pour le
gadi, le langage est le langage articulé, constitué par des sons; le /afz donc, en tant que son,
a dans cette perspective des qualités en soi et il peut étre considéré en soi, comme étant
séparé du ma'na; c’est sur ces prémisses que son ouvrage, le Sirr al-fasaha 10 est congu et
construit. L’existence et la structure de ce livre montrent, & mon avis, comment rétablir la
perspective correcte d’un rapprochement entre Gurgani et la théologie, rapprochement qui
ne sera pas prouvé en comparant un ouvrage de théologie et un ouvrage de poétique,
mais deux ouvrages de poétique qui fondent seulement leur point de départ sur des
prémisses d’origine théologique.

Lidia BETTINI
(Universita di Firenze)

9. Méme si tout cela avait été déja dit, voir p. 91-104.
L. Bettini, « Langue et rhétorique au v* siécle », 10. Edité par ‘A. al-Sa‘idi, Le Caire, 1969.
Quaderni di  Studi Arabi, 5-6 (1987-1988),

BCAI 15 (1999) M. Larkin: The Theology of Meaning: ‘Abd al-Qahir al-Jurjani’s Theory of Discourse, recensé par L. Bettini
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

12 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 15

Taieb BACCOUCHE, L ’Emprunt en arabe moderne. Beit Al-Hikma — Carthage — Institut

Bourguiba des langues vivantes, collection Etudes et recherches, Tunis, 1994. 15,5 X
24 cm, 544 p.

L’« arabe moderne » ici examiné est celui, non pas évidlemment du monde arabe, ce que
le titre ne dit pas, mais celui de la Tunisie considérée dans son ensemble, hors « découpages
régionaux ». « Certes, la plupart des emprunts étudiés sont communs & tous les pays arabes,
mais beaucoup sont spécifiques a l’arabe tunisien ». Ces emprunts ont été observés durant
«le second semestre 1978 pour le littéral et la décennie 1969-1978 pour le dialectal ». D’autre
part, «le fait qu’il s’agit d’arabe tunisien exclut naturellement les emprunts faits par 1’arabe
classique, notamment au grec et au persan, car a ’époque classique, ’arabe tunisien ne s’était
pas encore formé ». De méme le berbére est exclu; en effet c’est comme un « héritage » qu’il
apparait dans la langue tunisienne.

L’auteur dresse au début de son livre un cadre historique dans lequel il examine, briévement,
Pattitude des linguistes arabes, anciens et modernes, & 1’égard de Vemprunt et présente une
vue d’ensemble sur I’histoire des contacts linguistiques en Tunisie avant de brosser &4 grands
traits la situation linguistique actuelle, « évolutive et dynamique », caractérisée par « un véritable
bilinguisme arabo-frangais se greffant sur une situation de diglossie dialecto-littérale » : coexistent
P’arabe littéral de « niveau » classique et de « niveau » moderne, niveau écrit et lu et secondaire-
ment parlé, P'arabe dialectal, essentiellement parlé, le frangais; et aussi, & des «niveaux
intermédiaires », I’arabe médian, « dont la définition reste encore aléatoire », son « champ de
dispersion » étant extrémement vaste, le «francarabe », « mélange d’arabe dialectal tunisien
et de frangais [...] qui dépasse les interférences lexicales pour englober les interférences
syntaxiques les plus enchevétrées et les plus curieuses ».

L’auteur distingue :

— une couche d’emprunts espagnols, exclusivement faits par le dialectal, particuliérement
entre le x1ve et le xvir® siécle;

— une couche d’emprunts turcs, entre le xvi°® et le X1x° siécle;

— une couche d’emprunts italiens, exclusivement faits par le dialectal, surtout au x1x° siécle;

— une couche d’emprunts frangais, surtout au xx° siécle;

— une couche d’emprunts anglais, trés récents;

— un groupe « commun », entre le XIx® siécle et le xx° siécle.

Le corpus littéral a été choisi dans la presse pour la richesse de sa matiére qui est I’occasion
de tous les styles et de tous les vocabulaires. Par ailleurs, la langue journalistique, immédiate,
est a la fois «plus perméable aux emprunts de toutes sortes et notamment aux calques les
plus divers » et relativement proche du niveau parlé. Quant au corpus dialectal, il représente
«le fonds dialectal tunisien commun [...] des étudiants aux mineurs, des lettrés aux analphabétes
et des bilingues aux unilingues ». Si le corpus est essentiellement littéral, choisi dans la langue

BCAI 15 (1999) M. Larkin: The Theology of Meaning: ‘Abd al-Qahir al-Jurjani’s Theory of Discourse, recensé par L. Bettini
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



