1998 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 71

pourquoi, « on ne dira pas non plus alors que la quiddité n’est ni existante, ni non-existante,
ni attribut ni sujet d’intellection, mais tout cela revient a des points de vue de pure pensée
et aux différenciations des déterminations qui s’actualisent dans les intellections » (p. 165).

Dans la suite de sa Risala, Qonawi examine successivement divers problémes posés par
Tuasi, touchant I’ame, les cieux, 1’élévation de I’me jusqu’a ce qu’elle devienne universelle.
C’est ’occasion de préciser en quoi consiste la croissance spirituelle du mystique, qui se
conjoint 4 la premiére intelligence et, de 13, s’en retourne a la contemplation méme du Principe.
Enfin sont examinées les questions du plaisir spirituel et de ’effusion divine.

Il serait vain en ces quelques lignes de tenter de résumer ’ample développement de ces
thémes. Comme le dit bien G. Schubert dans sa propre conclusion, Tusi aura, au total, loué
Pexpérience mystique et il I'aura d’une certaine fagon refusée, tandis que Qonawi en fait le
centre de ses préoccupations. La risala al-hddiya est bien un remarquable témoignage de la
doctrine du kaif, selon 1’école d’Ibn ‘Arabi. Ne serait-ce que pour cela, I’ensemble de la confron-
tation entre les deux penseurs regoit un vif éclairage.

Nous soulignerons enfin la clarté¢ de P’édition, le soin mis a I’établissement d’un texte
souvent difficile, qui est rendu plus accessible grice a la précision de son éditeur. Entre la
voie héritée d’Avicenne et celle qui s’inspire d’Ibn ‘Arabi, le dialogue s’engage ici. C’est 'un
des grands mérites du travail de G. Schubert que d’en permettre un accés aisé.

Christian JAMBET
(Paris)

‘Abd al-Gani AL-NABULUSI, al-Wugiid al-Haqq, édition critique du texte arabe et présen-
tation par Bakri Aladdin. IFEAD, Damas, 1995. 82 p. (introduction en frangais) 4+
364 p.

Le présent ouvrage a été rédigé par al-Nabulusi (m. 1143/1731), le grand soufi damascéne,
pour justifier la doctrine de '« unicité de I’Btre » (wahdat al-wugid) développée principalement
par Ibn “Arabi (m. 638/1240) et son école. Pour I’auteur, comme pour les autres apologistes
de cette doctrine, il s’agit, en définitive, de montrer que celle-ci n’est que la perception méta-
physique du dogme exotérique de I'islam, le tawhid ou attestation de l’unicité divine, que
professe tout musulman. A leurs yeux, la wahdat al-wugid, loin d’étre hétérodoxe, représente
bien plut6t le ceeur du tawhid, sa dimension ésotérique.

De fagon plus précise, le texte d’al-Wugid al-hagqg a pour dessein implicite de réfuter
un traité polémique écrit au début du 1x¢/xv°® siécle : Fadihat al-mulhidin wa ndsihat al-muwakhidin.
Les débats doctrinaux au sein de l'islam, on le sait, traversent allégrement les siécles, et il
n’est pas rare de voir un auteur moderne ou contemporain répondre a un auteur de la période
médiévale. Dans sa copieuse présentation, B. Aladdin se livre d’abord & une véritable enquéte,

BCAI 15 (1999) A.G. al-Nabulusi: Al-Wugid al-Haqq, éd. B. Aladdin, recensé par E. Geoffroy
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

72 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 15

quant a Pattribution de la Fadilat al-mulhidin au théologien Sa‘d al-Din al-Taftazani (m. 792/
1390) ou a son éléve “Ala’ al-Din al-Buhari (m. 841/1438). Pour B. Aladdin, la diatribe menée
dans la Fadiha ne peut émaner que d’al-Buhari, et nous avons également adopté cet avis
(cf. notre ouvrage Le soufisme en Egypte et en Syrie sous les derniers Mamelouks et les premiers
Ottomans, Damas, IFEAD, 1995, notamment p. 448, 454, 474).

Dans le chapitre suivant (p. 31-43), B. Aladdin part du titre, al-Wugid al-haqq, pour
«récapituler les différentes significations » du terme wugiid chez les auteurs du soufisme.
L’apport de Gunayd (m. 298/911) manque, nous semble-t-il, dans cette exploration historique;
B. Aladdin ne fait qu’une allusion tardive (p. 62) au maitre de Bagdad. P. 40 et 71, B. Aladdin
fait référence, & propos du terme wugiid, & un ouvrage qu’il considére comme « le dictionnaire
le plus complet des termes techniques de la mystique ». 11 attribue ce texte, qui a pour titre
Lat@’if al-a'lam fi isarat ahl al-ilham, a Sa‘'id al-Fargani (m. 700/1300); mais notons qu’un
autre spécialiste du soufisme, I’Egyptien Sa‘id ‘Abd al-Fattah, a publié récemment I’édition
critique du texte, sous le titre Lata'if al-i'lam..., en lattribuant & ‘Abd al-Razziq al-Qagini,
autre maitre de ’école akbarienne (Le Caire, Dar al-kutub al-misriyya, 1995, 2 tomes).
Notons que Pablo Beneito effectue actuellement des recherches sur les différents manuscrits
de ce texte; pour lui, ’auteur, qui reste inconnu, ne peut nullement étre identifié a Fargani
ou a Qasani.

Suivent un exposé sur «les principaux thémes du livre al-Wugid al-haqq » (chap. v), et
une intéressante approche des « problématiques de la wahdat al-wugid» (chap. vi). Le
chapitre vii, enfin, présente la fatwd contresignée par le Sayh al-islim de 1’Empire ottoman
sous Sélim I°¢7, Ibn Kamal Pacha (m. 940/ 1534), laquelle disculpe Ibn ‘Arabi de toute
hétérodoxie et érige la wahdat al-wugiid en doctrine d’Etat (nous avons consacré les p. 133-135
de notre Soufisme en Egypte et en Syrie & ce « mariage » entre la dynastie ottomane et la
doctrine akbarienne).

La présentation de B. Aladdin a donc le mérite de placer le texte de Nabulusi dans un
contexte trés large, tant sur le plan historique que doctrinal, et nous permet ainsi de mieux
mesurer les divers enjeux et débats suscités par la wahdat al-wugiid dans la culture islamique
médiévale et post-médiévale. Cependant, nous ne suivons pas B. Aladdin sur deux points
essentiels de son analyse. Tout d’abord, il nous semble se contredire lorsqu’il s’étonne
qu’al-Taftazani, dans un passage célébrc de son Sark al-maqasid, puisse a la fois manifester
quelque sympathie peur le tasawwuf des anciens, fondé sur '« extinction de 1’ego dans 1'Unicité
divine » (al-fana’ fi I-tawhid), et rejeter le tasawwuf des modernes, soit la doctrine métaphysique
de la wahdat al-wugid. Or, cette distinction est observée par de nombreux savants de 1’époque
médiévale, dont Ibn Taymiyya : ils acceptent I’expérience mystique du fand’ mais refusent sa
formulation doctrinale — ou « philosophique », selon leurs termes — en wahdat al-wugid. Et
B. Aladdin de citer Ibn Hagar al-Haytami (m. 974/1567) qui, 2 juste titre, met en cause le
bien-fondé d’une telle discrimination : « Qu’ils sont étranges, ceux qui s’en prennent a [Ibn
‘Arabi] lorsqu’ils reconnaissent comme vraie la pensée d’al-Gazali» (p. 29). A la p. 33,
B. Aladdin remarque d’ailleurs qu’al-Bubari lui-méme, malgré son intransigeance, admet
P’orthodoxie des premiers maitres du soufisme. De fait, un censeur postérieur de la wabhdat

BCAI 15 (1999) A.G. al-Nabulusi: Al-Wugid al-Haqq, éd. B. Aladdin, recensé par E. Geoffroy
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1998 11, ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 73

al-wugiid, Burhan al-Din al-Biqa'l (m. 885/1480) stipule que, dans sa Fadihat al-mulhidin,
al-Bubari rattacha la wahda prénée par 1’école d’Ibn “Arabi 4 un systéme philosophique et
non & I'expérience mystique du funa’ qu’il agréait (cf. notre Soufisme en Egypte et en Syrie,
p. 469).

De ce premier point de désaccord découle le second : en qualifiant la démarche d’Ibn "Arabi
et de son école de « philosophique », B. Aladdin emboite paradoxalement le pas aux détracteurs
d’Ibn “Arabi, qui opérent une dichotomie artificiclle entre « soufisme des anciens » et « soufisme
des modernes ». La doctrine akbarienne, bien qu’empruntant parfois certains concepts a la
falsafa, est d’essence coranique et revét une dimension initiatique; a ce titre, elle s’inscrit
pleinement dans le cadre du tasawwuf, méme si elle a pu rayonner hors de cette discipline
(cf. p. 75; il n’y a donc pas lieu de s’étonner que Nabulusi ne cite jamais Molla Sadra de
Shiraz : cf. p. 58). Ibn ‘Arabi n’aurait certainement pas souscrit a 'affirmation que la connais-
sance mystique est imparfaite; B. Aladdin en déduit que ce maitre aurait été ainsi amené &
privilégier « Peffort philosophique » (p. 76). Aux yeux des soufis, Ibn *Arabi compris, n’est-ce pas
la philosophie qui est imparfaite, méme si on la dégage du cadre trop étroit de la « théologie
rationnelle » (p. 75)?

Le style de la présentation manque parfois de clarté, et 1’on y reléve quelques fautes
d’orthographe (par ex. p. 21, 37). Toutefois, il faut souligner le travail considérable entrepris
par B. Aladdin pour I’édition critique d’al-Wugid al-haqq. Ce spécialiste de Nabulusi a
établi son texte a partir de trois manuscrits, parmi les seize qu’il a recensés. Il a eu I’heurcuse
idée de le ponctuer de titres et de sous-titres, ce qui facilite I’accés a cet ouvrage peu structuré
quant a la forme. Enfin — et surtout! — les index sont des plus complets. Al-Wugiid al-haqq
pourra désormais €tre mis a contribution de fagon optimale par les chercheurs travaillant sur
la mystique musulmane, et plus spécialement sur la doctrine d’Ibn “Arabi.

Eric GEOFFROY
(Université Strasbourg II)

Marcia HERMANSEN, The Conclusive Argument from God. Shah Wali Allah of Delhi’s
Hujjat Allah al-Baligha (translated). E.J. Brill, Leiden, New York, K&ln, 1996. 506 p.,
indices.

Aprés une longue période de relative stabilité sous ’Empire moghol, I'Inde connut au
Xvin® siécle une série de bouleversements majeurs. Tandis que divers dysfonctionne-
ments affaiblissent le pouvoir central et son administration, des soulévements éclatant
autour d’élites terriennes et armées locales, des «états successeurs» se forment dans
I'ancien empire que contribuent 4 mettre a mal les incursions répétées de troupes afghanes
et, bient6t aussi, la colonisation britannique. Dans l'islam indien, le soufisme populaire

BCAI 15 (1999) A.G. al-Nabulusi: Al-Wugid al-Haqq, éd. B. Aladdin, recensé par E. Geoffroy
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



