68 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 15

pour la premiére fois que le public non arabisant a accés a cette curieuse notice autobiogra-
phique dans laquelle Tirmidi fait état de plusieurs expériences déterminantes de sa vie spirituelle,
de son itinéraire — passablement solitaire — vers la vie mystique, et des oppositions qu’il
rencontra. I y est notamment question de plusieurs réves. Ces derniers sont intéressants par
leur facture méme, et I'on ne peut s’empécher d’établir le rapport avec le certes plus étoffé
Dévoilement des secrets de Riizbehan Bagli!l. Etonnants également, y sont les récits de réves
le concernant regus par certains de ses disciples, mais surtout par son épouse. Ils illustrent le
principe énoncé par le hadit : « 1l ne restera de bonnes nouvelles de la prophétie que le réve
véridique que verra le croyant, ou qui sera vu pour lui (aw tura la-hu) », ainsi que la solidarité
spirituelle qui pouvait unir un maitre de mystique & son conjoint. Dans sa briéveté, le texte
est d’un grand intérét, car il exprime par des formes visuelles et un langage symbolique une
doctrine de la sainteté que Tirmidi s’efforga ailleurs — comme dans la Sirat al-awliya’ préci-
sément — de traduire en termes plus abstraits, sans arriver toujours & se faire comprendre
exactement par ses contemporains.

L’annotation de ces deux textes — est-il besoin de le signaler a ceux qui ont déja eu
recours aux travaux de B. Radtke? — est établic avec énormément de soin et de scrupule,
Elle renvoie chaque passage aux autres textes de Tirmidi (dont certains sont méme traduits et
reportés dans une fort utile « Annexe ») ainsi qu’aux études récentes les analysant. Les expli-
cations, comme du reste P’introduction, sont minimalistes, concises 4 1’extréme, en ce sens
qu’elles renvoient simplement aux recherches plus développées parues dans des ouvrages ou
revues spécialisées, ce qui peut parfois géner le lecteur ne disposant pas immédiatement de
toute la littérature concernée. La traduction anglaise enfin, claire et sans apprét, joue bien
son rdle, depuis que cette langue est devenue le véhicule international de la circulation du
savoir. B. Radtke avait prévu une traduction allemande de la Sirat al-awliya’ (cf. ses Drei
Schriften des Theosophen von Tirmid, p. 1X), qui se trouve donc apparemment doublée par
son propre travail de collaboration avec J. O’Kane.

Pierre Lory
(EPHE, Paris)

Anndherungen. Der mystisch-philosophische Briefwechsel zwischen Sadr ud-Din-Qonawi
un Nasir ud-Din Tisi. Edition und Kommentierte Inhaltsangabe von Gudrun
Schubert. Bibliotheca Islamica, Band 43, Beirut, 1995 in Kommission bei Franz
Steiner Verlag Stuttgart.

Voici une remarquable édition critique de la correspondance échangée par Nasiroddin Tusi
et Sadroddin Qonawi. Elle comprend le texte, proprement dit, composé de lettres et de courts

11.  Bulletin critiqgue n°® 14, 1998, p. 69-70.

BCAI 15 (1999) G. Schubert (éd.): Annaherungen. Der mystisch-philosophische Briefwechsel zwischen Sadr ud-Din Qonawi und Nasir ud-Din TUsi, ed. und kommentierte

G. Schubert, recensé par Chr. Jambet )
© IFAO 2026 ’ BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1998 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 69

traités, et une partie analytique, augmentée d’une bibliographie et d’un précieux index des
termes techniques, arabe-allemand. L’éditeur précise les conditions qui ont présidé a 1'échange
entre le philosophe et le grand mathématicien, homme politique aussi bien, que fut Nagiroddin
Tasi et le beau-fils d’Ibn ‘Arabi, Sadroddin Qonawi, qui emprunte ici le mode d’expression
de la philosophie pour soutenir la prééminence de la perception spirituelle et mystique. Il
s’ensuit une présentation des manuscrits et de I’histoire de la transmission. Puis nous en
venons a I’examen du contenu de la correspondance. Comme le remarque justement G. Schubert,
les deux premiéres lettres font assaut de courtoisie : Qonawi exprime son souhait d’entamer
un veéritable échange personnel, il envoie & Tusi la Risala al-mufsiha, il y joint des questions
difficiles. Tusi le remercie, et se désigne lui-méme comme un disciple affectionné et un sincére
apprenti dans les disciplines spirituelles. Qonawi lui répond en lui attribuant le titre de chef
de file des philosophes de ce temps.

En lisant cette correspondance, nous avons trés vite I'impression que l'essentiel de ce
qui s’y joue a lieu dans les traités que Qonawi fait passer a Tiisi. L’intérét majeur de ces
textes consiste dans le fait que nous voyons se préciser la figure du mohaqqig, du spirituel
inspiré, ou plus rigoureusement, de celui qui accéde A la connaissance du réel, autant qu’il
est possible, par la voie de 'expérience mystique (dawq). Ainsi, dans al-risala al-mufsiha, il
est affirmé que la pensée rationnelle est incapable de saisir la réalité essentielle des choses.
Pour une telle connaissance, I'assistance divine est requise. L’enseignement en vient du réel
divin lui-mé€me. Dés lors, seront discutées les faiblesses de la pensée démonstrative. A I'inverse,
les mohaqqigin n’ont besoin d’aucune démonstration acquise pour ce qu’ils reconnaissent
comme vérité. Cette vérité s’affirme pour eux, grice & un dévoilement certain et a la conjonction
avec Dieu. Qonawi distingue deux méthodes, celle de I'istidlal et celle de la vision directe
(‘iyan) qui suppose le dévoilement (kasf). De méme que I'Un ne peut étre pergu que par I’un,
la réalité-essentielle est simple (basif) et la voie de la pensée rationnelle ne parvient qu’au
multiple des qualités et des accidents.

Les deuxi¢me et troisiéme traités concernent un échange de questions et de réponses entre
Qonawi et Tasi. Douze thémes seront abordés : 1'étre et la réalité effective de Dieu, les quiddités,
I'universel et I’étre participé en commun, 'unité et la multiplicité, I'Ame, les corps, les puis-
sances célestes et les réalités composées, les douleurs et les joies spirituelles, ’effusion divine
(fayd), I'enchainement des causes et des effets, la finitude et I'infinité, la substance et, enfin
la mati¢re. Prenons pour exemple la discussion de la quiddité. Qonawi demande si les quiddités
sont des umiir wugiidiyya, des réalités d’existence, ou des umiir ‘adamiyya, des réalités privées
d’etre. Tusi répond que la quiddité n’est pas une réalité existante, mais qu’elle posséde cependant
un certain mode d’étre, un &tre de pensée.

L’existant concret ne tient son étre quidditatif que de son Créateur, et tient son étre de
pensée de Celui qui P’intellige. Tisi renvoie & Avicenne pour montrer que la quiddité n’a pas
d’étre en soi, il sépare 1’étre de pensée de I’étre concret. L’échange se poursuit par trois arguments
ou hypothéses de Qonawi, touchant I'instauration des quiddités et, aprés avoir introduit la
notion d’intuition réelle, il pose que les quiddités sont individuées et déterminées dans la
science de Dicu,

BCAI 15 (1999) G. Schubert (éd.): Annaherungen. Der mystisch-philosophische Briefwechsel zwischen Sadr ud-Din Qonawi und Nasir ud-Din TUsi, ed. und kommentierte
G. Schubert, recensé par Chr. Jambet )
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

70 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne° 15

On relévera, dans les nombreuses réponses de Tisi celles qui concernent le principe « de
P'un ne peut procéder que de 1'un». Tisi introduit 1’idée selon laquelle de I’Un peuvent
procéder plusieurs aspects, plusieurs dimensions. C’est ainsi que la premiére intelligence exprime
quatre « points de vue » : son étre qu’elle tient du Premier Principe, sa quiddité qu’elle tient
d’elle-méme, sa connaissance du Premier qu’elle tient du regard porté sur le Premier, sa
connaissance de soi-méme qu’'elle tient du regard porté sur soi-méme. G. Schubert rappelle
que dans son commentaire des ISarat d’Avicenne Tisi parle de six aspects ou « points de vue ».
Comme on le voit, I’échange entre les deux penseurs permet de préciser nombre de positions
de théses philosophiques. Il reste que les plus riches enseignements sont, 4 notre sens, ceux
que l'on tire du traité composé par Qonawi, qui clbt la correspondance, et qui concentre les
conceptions de son auteur, Al-risala al-hadiya.

Qonawi y meédite D’absoluité essenticlle (al-itlag al-dati) du réel. Elle transcende toute
détermination selon laquelle le réel serait dit principe ou « unique » ou «celui qui fait effuser
P’étre ». Dans son absoluité, le réel est tel qu’il ne s’épiphanise pas, il est proprement hors
lien. La détermination du réel par 1'unité sera donc un simple i‘tibar, qui suit sa non-
détermination et son absoluité. De la que les inspirés mystiques cherchent ’accés aux i‘tibarat,
nous pourrions dire aux «points de vue de connaissance et a la relation de connaissance
(al-nisba al-‘ilmiyya) qui réside éternellement en Dieu. Cette relation est la station de la
wahdaniyya. Elle suit la ahadiyya, laquelle suit elle-méme ’absoluité non déterminée. Nous
retrouvons ici la procession enseignée par Ibn ‘Arabi. Les quiddités désignent les formes des
intellections divines, elles possédent un &étre de science éternel. La grande différence entre la
méthode démonstrative, chére aux philosophes, et la voie mystique consiste donc en ce que
le mystique parvient a ’état ol il se desquame (hdl insilah) de son corps. Il s’éléve en une
ascension ol il s’unit & chaque intelligence. Il s’unit a I’Ame universelle, puis il parfait son
mi‘rag par une conjonction avec la premiére intelligence. Il conquiert une condition d’étre ol
il entretient avec le réel la méme relation qu’entretient avec le réel la premiére Intelligence.
Tout le traité de Qonawi devient ainsi une exégése de I’homme effectivement réel (al-insan
al-hagiqi), dont la station est I’humanité effectivement réelle divine. Tel est le terme de la
vision sans voile. Qonawi explicite les divers degrés de la procession interne au réel : la pure
essence posséde I’absoluité, hors toute description. La ahadiyya du réel est seulement la
détermination du réel sous le point de vue qui abolit tous les points de vue. La wahdaniyya
s’établit en fonction de la relation de science. Elle est aussi bien la parfaite actualisation de
la nécessité. Le spirituel mystique situe son étre dans la barzahiyya, dans l’entre-deux ou
communiquent les dimensions de potentialité et de nécessité. Il devient le miroir de I'impression
éternelle divine. Qonawi distingue ainsi une connaissance imparfaite et « enchainée » de la
connaissance effective. Les Ames partielles sont enchainées, rattachées au « mélange» ou
tempérament corporel. Le spirituel se délivre de cette chaine par son mi‘rdg rithani, son
ascension spirituelle. Qonawi médite l’exemple du mi‘r@g du Prophéte, dont il propose
Pimitation par le spirituel mystique. Le mi‘ra¢ va jusqu’au point ol le réel est la source
d’une révélation qui n’a plus besoin d’aucune médiation. Il reste que dans son essence absolue,
1e réel est inconnaissable. Sa réalité effective est au-deld de ce que I'on connait de lui. Voila

BCAI 15 (1999) G. Schubert (éd.): Annaherungen. Der mystisch-philosophische Briefwechsel zwischen Sadr ud-Din Qonawi und Nasir ud-Din TUsi, ed. und kommentierte

G. Schubert, recensé par Chr. Jambet
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1998 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 71

pourquoi, « on ne dira pas non plus alors que la quiddité n’est ni existante, ni non-existante,
ni attribut ni sujet d’intellection, mais tout cela revient a des points de vue de pure pensée
et aux différenciations des déterminations qui s’actualisent dans les intellections » (p. 165).

Dans la suite de sa Risala, Qonawi examine successivement divers problémes posés par
Tuasi, touchant I’ame, les cieux, 1’élévation de I’me jusqu’a ce qu’elle devienne universelle.
C’est ’occasion de préciser en quoi consiste la croissance spirituelle du mystique, qui se
conjoint 4 la premiére intelligence et, de 13, s’en retourne a la contemplation méme du Principe.
Enfin sont examinées les questions du plaisir spirituel et de ’effusion divine.

Il serait vain en ces quelques lignes de tenter de résumer ’ample développement de ces
thémes. Comme le dit bien G. Schubert dans sa propre conclusion, Tusi aura, au total, loué
Pexpérience mystique et il I'aura d’une certaine fagon refusée, tandis que Qonawi en fait le
centre de ses préoccupations. La risala al-hddiya est bien un remarquable témoignage de la
doctrine du kaif, selon 1’école d’Ibn ‘Arabi. Ne serait-ce que pour cela, I’ensemble de la confron-
tation entre les deux penseurs regoit un vif éclairage.

Nous soulignerons enfin la clarté¢ de P’édition, le soin mis a I’établissement d’un texte
souvent difficile, qui est rendu plus accessible grice a la précision de son éditeur. Entre la
voie héritée d’Avicenne et celle qui s’inspire d’Ibn ‘Arabi, le dialogue s’engage ici. C’est 'un
des grands mérites du travail de G. Schubert que d’en permettre un accés aisé.

Christian JAMBET
(Paris)

‘Abd al-Gani AL-NABULUSI, al-Wugiid al-Haqq, édition critique du texte arabe et présen-
tation par Bakri Aladdin. IFEAD, Damas, 1995. 82 p. (introduction en frangais) 4+
364 p.

Le présent ouvrage a été rédigé par al-Nabulusi (m. 1143/1731), le grand soufi damascéne,
pour justifier la doctrine de '« unicité de I’Btre » (wahdat al-wugid) développée principalement
par Ibn “Arabi (m. 638/1240) et son école. Pour I’auteur, comme pour les autres apologistes
de cette doctrine, il s’agit, en définitive, de montrer que celle-ci n’est que la perception méta-
physique du dogme exotérique de I'islam, le tawhid ou attestation de l’unicité divine, que
professe tout musulman. A leurs yeux, la wahdat al-wugid, loin d’étre hétérodoxe, représente
bien plut6t le ceeur du tawhid, sa dimension ésotérique.

De fagon plus précise, le texte d’al-Wugid al-hagqg a pour dessein implicite de réfuter
un traité polémique écrit au début du 1x¢/xv°® siécle : Fadihat al-mulhidin wa ndsihat al-muwakhidin.
Les débats doctrinaux au sein de l'islam, on le sait, traversent allégrement les siécles, et il
n’est pas rare de voir un auteur moderne ou contemporain répondre a un auteur de la période
médiévale. Dans sa copieuse présentation, B. Aladdin se livre d’abord & une véritable enquéte,

BCAI 15 (1999) G. Schubert (éd.): Annaherungen. Der mystisch-philosophische Briefwechsel zwischen Sadr ud-Din Qonawi und Nasir ud-Din TUsi, ed. und kommentierte

G. Schubert, recensé par Chr. Jambet
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



