60 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 15

M.A. AMIR-MoEzz1 (dir.), Le voyage initiatique en terre d’islam. Ascensions célestes et
itinéraires spirituels. Bibliothéque de I’Ecole des hautes études, section des sciences
religieuses, vol. CIII. Peeters Louvain-Paris, 1996. 373 p.

Le Voyage nocturne et 1’ascension céleste du Prophéte (al-isra’ wa I-mi‘rag) ont fait
I’objet de nombreuses études en Occident depuis le siécle dernier. J.E. Bencheikh s’est intéressé
récemment au récit du mi‘rdg comme ici, mais il manquait une étude sur les divers dévelop-
pements de la notion de voyage céleste et donc spirituel. La tiche dépassant la capacité d’une
méme personne, M.A. Amir-Moezzi a eu D’excellente idée de concevoir un ouvrage collectif
qui, sans épuiser le sujet, fait tout d’abord le point sur certaines questions relatives a
Visrd@’ et au mi‘rag puis aborde le théme de I’ascension et du voyage spirituel dans les divers
courants de pensée et de spiritualité de 1’islam.

A la suite de R. Arnaldez qui a préfacé I'ouvrage, je présenterai succinctement chacune
des 20 contributions, pour porter ensuite une appréciation sur 1’ensemble.

Cl. Gilliot (« Coran 17, Isra’ 1 dans la recherche occidentale. De la critique des traditions
au Coran comme texte ») donne un trés utile apergu de 1’évolution des recherches orientalistes
sur le Voyage nocturne. Celles-ci ont évolué de I’étude du Coran en relation avec ’ensemble
de la tradition musulmane vers I’analyse du texte en lui-méme. La traduction de deux passages
de Noldeke sur ce verset et la présentation du travail récent d’A. Neuwirth montre le chemin
parcouru par I’école allemande. Cette derniére, contrairement 4 tous ses prédécesseurs, met
en valeur & partir de ce verset, I'unité structurelle de la sourate.

J. Van Ess (« Le Mi‘rag et la vision de Dieu dans les premiéres spéculations théologiques
en Islam ») retrace, & partir de certaines questions reliées plus ou moins étroitement au mi‘rag,
le processus de « glorification » du fondateur d’une religion. Aprés une esquisse de comparaison
avec le christianisme, il montre qu’un tel processus a été aussi précoce pour la personne de
Muhammad que pour celle de Jésus, & travers la question de la vision de Dieu, rattachée par
plus d’un exégéte a I’ascension céleste dans le commentaire du début de la sourate al-Nagm
(53 : 1-18). Rien ne rattache explicitement ce passage au mi‘rag, si ce n’est le « Jujubier du
point extréme » et le « Jardin du refuge » (v. 14-15). Il y est, par contre, question & deux reprises
de vision, de Dieu ou de Gabriel, selon les exégétes. En effet ’interprétation varie, si 1’on
considére que le Prophéte a vu ou non son Seigneur. Cependant, J.v. E. s’intéresse plutot a
la maniére dont les deux tendances, anthropomorphiste et transcendantaliste, ont lu ces versets,
mis en relation avec le trone de Dieu. Un texte relativement marginal parmi les récits du
mi‘rag (rapporté par al-Dahhak, cité par Suyiiti dans les La’ali al-masnii'a p. 63-81) mentionne
la vision de Dieu sur Son trdne. Celle-ci pourrait donc constituer un point de départ pour
le récit du mi‘rag, tandis que les traditions qui localisent cette vision a Jérusalem permettent
d’établir un lien avec I’isrd’. On peut ainsi suivre le cheminement historique de ces divergences
d’interprétation entre le Hedjaz réticent & voir dans la sourate 53 un récit de ’ascension et
I'Iraq considérant la vision de Dieu par Muhammad comme I’apogée de sa fonction prophétique.
L’exécution (entre 120 et 126 de I’H.) de I’extrémiste chi’ite Abl Mansiir al-'Tgli qui prétendait

BCAI 15 (1999) M.A. Amir-Moezzi (dir.): Le voyage initiatique en terre d’islam. Ascensions célestes et itinéraires spirituels, recensé par D. Gril
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1998 11. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 61

avoir été élevé au ciel, peut étre considérée comme une preuve de la réceptivité du milieu
iragien a une telle conception, coincidant également avec la premiére tendance anthropo-
morphique de la théologie chi‘ite. La tradition ne pouvait qu’aboutir & un compromis, mais
peut-on affirmer pour autant que «la querelle sur la visibilité de Dieu était terminée »? A
propos du mi‘ra@g peut-€tre et il est vrai que la promesse de la vision béatifique de Dieu ne
pouvait que relativiser 'importance de cette question, d’autant plus que, pour I’A., cette
entreprise de glorification du Prophéte avait été largement dépassée par 1’exaltation de sa
mission ici-bas. Qu’on se laisse convaincre ou non par la démonstration, on ne peut qu’admirer
le mélange subtil de critique historique et d’attention & la perception du sacré & un moment
donné de I’histoire mis ici en ceuvre et étayé par une étonnante érudition. Sur un tout autre
plan, ne pourrait-on suggérer que les variantes du récit de 1’ascension reflétent la répétition
d’une expérience que la tradition ultérieure a eu tendance a fondre dans un récit unique?

G. Monnot (« Le commentaire de Razi sur le voyage nocturne ») rappelle briévement le
contenu des traditions les plus connues sur 1’ascension céleste, constate qu’elle a été trés t6t
mise en rapport avec le premier verset de la sourate 17 al-Isr@’ et montre comment les
exégétes, Razi en particulier, argumentent dans ce sens. La démonstration du fait que le
Prophéte est monté en corps et en esprit repose en grande partie sur l'interprétation du mot
«serviteur » (‘abd) dans le verset (« Gloire a Celui qui a fait voyager de nuit son serviteur... »),
La réfutation des critiques mu‘tazilites contre certaines traditions liées au mi‘rag, comme celle
des cinqg priéres égales a cinquante, révéle les enjeux théologiques d’une telle exégése.

D. Gimaret (« Au cceur du Mi‘rag, un hadith interpolé ») s’est intéressé récemment (cf. son
dernier livre : Dieu a@ I'image de I’homme) aux versets et traditions anthropomorphiques. Il a
donc été frappé de retrouver dans le Livre de I’Echelle de Mahomet une tradition de ce type,
que ni les recueils de hadit ni les commentaires coraniques ne citent dans le contexte de
I’ascension céleste. Il s’agit de la tradition ou le Prophéte dit avoir vu son Seigneur «sous
la plus belle des formes» et o la question posée : « De quoi dispute le sublime conseil? »
provoque Pinstruction du Prophéte par Dieu D. G. s’intéresse d’une part a [’altération de
cette tradition dans le texte latin de /’Echelle, d’autre part aux deux termes kaffardt (expiations)
et daragat (degrés), objet de la question divine et, curieusement, simplement transcrits dans le
texte. En réalité I’auteur de ’original arabe n’a pas innové en situant ce hadith au point culminant
de ’ascension, puisque Qusayri et plus tard, al-Bakri (vir¢/x11i® siécle), dans sa Qissat al-mi‘rag,
Pont précédé.

J.-P. Guillaume (« Moi, Mahomet, Prophéte et Messager de Dieu ») porte sur le Livre de
I’Echelle un regard « traductologique ». II s’intéresse, autrement dit, aux passages ot le traducteur
a di exprimer en castillan des notions typiquement musulmanes, souvent coraniques. Sa
transcription approximative de 1’arabe est généralement suivie d’une glose parfois fautive, soit
par manque de connaissance, soit par difficulté a trouver un équivalent. La traduction de
gann par dyaboles dans la sourate al- Rahman supposait de modifier en conséquence la traduction
de certains versets. Le traducteur a visiblement adapté l’original en introduisant chaque
chapitre par cette formule : « Moi, Mahomet... ». L’adaptation est encore plus visible dans
la conclusion ou le témoignage d’Abii Bakr et d’Ibn “Abbas est sollicité pour attester la vérité

BCAI 15 (1999) M.A. Amir-Moezzi (dir.): Le voyage initiatique en terre d’islam. Ascensions célestes et itinéraires spirituels, recensé par D. Gril
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

BCAI 15 (199
© IFAO 2026

62 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 15

du récit. A travers ces remarques formelles, on pressent les difficultés de compréhension d’un
tel texte pour un lecteur de 1’Occident médiéval.

A partir de 14, les contributions ne traitent plus du mi‘rag comme tel, mais comme modéle
pour diverses tendance de la spiritualité musulmane.

Poursuivant ses recherches sur I’imamologie duodécimaine, M.A. Amir-Moezzi (« L’Imam
dans le ciel. Ascension et initiation (Aspects de I'Imamologic Duodécimaine III)») souligne
I'importance du théme de ’ascension de 'imam, ou plus précisément, de sa présence dans le
ciel, signe de la continuité entre la prophétie et la sainteté des imams. Le chi‘isme ésotérique
qui prévaut chez les duodécimains anciens, affirme avec force, la supériorité de I’ésotérique de
la waldya, sur I’éxotérique de la prophétie. Ces auteurs ne vont, toutefois pas, jusqu’a affirmer
la supériorité de ‘Ali sur le Prophéte de cette doctrine reste latente.

Dans les premiers récits cités, ‘Ali ne participe pas & 1’ascension, mais le Prophéte découvre
a chaque étape le nom et la fonction de ‘Ali. Dans certaines traditions, Dieu se révéle au
Prophéte a travers P’identité spirituelle de ce dernier, bien que la transcendance divine soit
simultanément affirmée. Quand ‘Ali est du voyage, c’est son entité imaginale (mital) qui
accompagne le Prophéte. Ce dernier constate également la préexistence céleste de ses
« légataires » (awsiya’). Cependant, 'ascension de I'imam s’apparente plutdt & un voyage
Initiatique en esprit analogue 4 celui des soufis. En tant que maitre spirituel, il doit étre
capable de faire participer ses proches disciples & cette expérience. L’A. reléve le caractére
trés concret, donc mythique, des récits qu’il rapporte. Ceux-ci n’en contiennent pas moins en
germe toute la doctrine de la waldya, comme si le Prophéte ne montait au ciel que pour
annoncer la mission de ses successeurs. De ce point de vue, le mi‘rag apparait comme 1’une
des expressions privilégiées de la doctrine de I'imama et il serait peut-étre intéressant de relire
les versions sunnites dans cette perspective.

Yves Marquet (« L’Ascension spirituelle chez quelques auteurs ismailiens ») montre la
continuité du théme de I’ascension chez les auteurs ismaéliens du x° au Xix® siécle. Le mi‘rag,
dans D’esprit de la gnose ismaélienne, marque le point d’aboutissement d’une remontée
spirituelle & travers la hiérarchie des &étres et donc des fonctions initiatiques. Cette remontée
a partir du régne végétal jusqu’au plus haut degré, telle que ’expose Abli Ya'qib al-Sigistani
4 partir, semble-t-il, du verset 17 : I, est assez claire, mais on comprend plus difficilement
comment s’opére le passage 3 la prophétie. La citation du Asds al-ta’wil du Qadi Nu'min
(m. 363/974) offre un exemple caractéristique de I’exégése ismaélienne : lieux et personnes
sont interprétés en termes de hiérarchie et de symbole; ainsi al-Buraq représente la Science
éclatante ou I’exposé des secrets cachés. Les Thwan al-Safa, quant 4 eux, voient dans le mi‘rag
la remontée finale des étres sous la conduite du ¢a’im. Les auteurs plus tardifs n’ajoutent rien
de remarquable. On notera, toutefois, qu’un auteur ismaélien du xIx® siécle parle de la vision
d’un ange a ['image de ‘Ali lors de I'ascension, tradition auparavant citée par M.A. Amir-
Moezzi.

M.M. Bar-Asher et A. Kofsky (« L’Ascension céleste du gnostique nusayrite et le voyage
nocturne du Prophéte Muhammad ») donnent tout d’abord un apercu clair de la doctrine
nusayrite fondée sur une conception tripartite de la divinité : au sommet, le Ma'na@ ou aspect

9) M.A. Amir-Moezzi (dir.): Le voyage initiatique en terre d’islam. Ascensions célestes et itinéraires spirituels, recensé par D. Gril
BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1998 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 63

supérieur, identifié a “Ali; en dessous, le ism ou higab, identifié & Muhammad; enfin, le bab
ou Salman. L’humanité se partage entre €tres d’obscurité et étres de lumiére; ces derniers,
les nusayris, doivent retourner a leur origine lumineuse dont ils ont été éloignés par la chute.
A partir de ’Ame universelle (bab), puis de I’Intellect universel (higab), ils parviennent a un
nouveau témoignage (Sahdda) : ’identité avec le Ma'nd. Celui qui y parvient, délivré de la
métempsychose est alors en mesure d’aider les autres croyants. Un texte nusayri récent décrit
cette remontée dans un commentaire allégorique du Voyage nocturne. Dans ce récit ce n’est
pas Muhammad, mais al-Miqdal (I’'un des cinq aytdm « incomparables », émanations de la
trinité) qui monte et s’unit au bab, ce qui correspond au voyage de La Mecque a Jérusalem.
De la, il parvient jusqu’au ism et acquiert les qualités du ma'nd. 11 peut aussi s’agir du voyage
du ism vers le ma'nd ou de Muhammad vers ‘Ali. Cette présentation a le grand mérite de
montrer comment la doctrine nusayrite s’inscrit dans un ésotérisme commun a toutes les
appartenances de I’islam.

J. Jolivet (« La topographie du salut d’aprés le discours sur I’dme d’al-Kindi») apporte
la preuve que la falsafa, empreinte de néoplatonisme et de gnose, n’a pas ignoré la notion
d’ascension spirituelle a travers les mondes par la purification de I’dme. Les lieux et les étapes
de cette ascension sont décrits d’aprés le Qawl fi I-nafs. Seules les ames purifiées parviendront
a dépasser les cieux et & ressembler au Créateur. Les autres devront s’affranchir progressivement
de leurs limites, mais aucun chatiment n’est ici envisagé. Ce monde qui enferme I'ame dans
la souillure des passions, constitue pour le philosophe une épreuve suffisante.

Le cas d’Ibn Tufayl, réexaminé par A. Elamrani-Jamal (« Expérience de la vision contem-
plative et forme du récit chez Ibn Tufayl ») illustre I’évolution de la falsafa depuis al-Kindi.
Cette étude reconsidére les phases du récit de Hayy b. Yaqzan et I’ascension du héros pour
s’arréter ensuite sur le probléme soulevé par Ibn Tufayl : Comment parler de la vision
contemplative? En d’autres termes, comment faire participer I’autre a une expérience indicible ?
Pour A. E.-J, le narrateur y parvient par un procédé commun dans la littérature mystique,
mais unique dans la philosophie : il fait parler Dieu, au moyen d’une citation coranique au
moment ou «I’essence de Hayy disparut parmi les essences » qui ont connu I’Etre véritable.

11 était, en effet, important que dans un tel volume soit abordée la question du salut du récit
de l’ascension, auquel seule convient la forme allégorique ou plutdt analogique (‘ala sabil
darb al-mital).

La contribution de C.-H. de Fouchécour (« Avicenne, al-Quseyri et le récit de I’Echelle
de Mahomet ») marque un retour au mi‘rd¢ prophétique a travers le Me'rag-nameh d’Avicenne.
Ce texte avait déja été présenté par H. Corbin, dans Avicenne et le récit visionnaire. La décou-
verte du commentaire de Sams al-Din Ebrahim Abarquhi (qui €crivait en 711/1311), édité
par N. Mayel Heravi, confirme I'attribution du Me‘rag-nameh 3 Avicenne. C’est ce qui a
incité C.-H. F. & traduire ce récit divisé en 42 « dits », constituant en réalité un récit continu,
inspiré des traditions prophétiques sur le mi‘r@g; un résumé du commentaire d’Abarquhi est
intercalé entre les dits.

Le Kitab al-Mi‘rag de Quiayri, contemporain d’Avicenne est présenté i titre de comparaison.
Ce traité est une réponse inspirée par le soufisme aux questions que I’on se posait alors sur

BCAI 15 (1999) M.A. Amir-Moezzi (dir.): Le voyage initiatique en terre d’islam. Ascensions célestes et itinéraires spirituels, recensé par D. Gril
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

64 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne° 15

les différentes versions du récit de 1’ascension. Telles quelles, la présentation des deux textes
donne l'impression d’une juxtaposition. Il aurait été intéressant de montrer leurs points
communs et leurs divergences. Il n’en reste pas moins que I’excellente traduction du texte
d’Avicenne avec son commentaire est un précieux document.

L’apergu sur les récits de mi‘rag en persan donné par N. Mayel-Heravi (« Quelques
me‘ragiyye en persan ») rappelle combien la littérature persane a été marquée par ce théme.
L’A. donne une liste chronologique des ceuvres en prose puis en poésie, presque toutes inédites.

La contribution de G. Boéwering (« From the word of God to the vision of God:
Muhammad’s heavenly journey in classical Sufi Qur’an commentary ») et toutes celles qui
suivent prouvent, s’il, en était besoin que le mi‘rag fut de tout temps pour les soufis le modéle
de l’ascension spirituelle. G.B., spécialiste des deux premiers commentaires soufis du Coran,
ceux de Sahl al-Tustari et de Sulami, constate le lien établi par tous les commentateurs entre les
versets 17 : 1 et 53 : 1-17. L’exemple d’Abi Bakr al-Wasiti, de Sahl, d’Ibn “Ata’ et de Ga‘far
al-Sadiq (ou de I’école de spiritualité qu’il représente), qui tous concentrent leur attention sur
la vision de Dieu par le Prophéte, permet de voir dans leurs commentaires une tentative pour
décrire le point culminant de I’expérience de Dieu. La Parole se transforme en vision, comme
pour jeter un pont sur I'isthme infranchissable qui sépare I’homme de la transcendance divine.
Il analyse avec une grande précision I'enseignement de ces quatre maitres. Pour al-Wasiti,
la vision survient une fois les voiles levés les uns aprés les autres; Muhammad disparait alors
dans la vision de Dieu par Lui-méme, ce qui préfigure sa vision béatifique dans 1’au-dela.
Sahl, conformément a sa doctrine de la lumiére muhammadienne, considére cette vision
comme la résorption de cette lumiére dans sa vision préexistencielle de Dieu. Ibn *Ata” décrit
I’intériorisation de plus en plus grande de la vision, puis sa prise en charge par Dieu Lui-méme,
préservant en Lui-méme 1’étre du Prophéte. Pour Ga‘far al-Sadiq, I’expérience est celle de la
rencontre entre ’amant et I’Aimé dans la plus secréte intimité. En privilégiant la vision comme
événement majeur de ’ascension, le soufisme invite ses aspirants a suivre le modéle prophétique
jusqu’a son point extréme.

Toute ascension n’a toutefois pas été toujours congue sur le modéle de celle du Prophéte,
comme le montre la contribution de P. Lory sur « Le Mi‘rag d’Abu Yazid Bastami. Reprenant
méthodiquement les premiers textes relatant le voyage d’Abu Yazid vers Dieu, il remarque
qu’ony trouve, certes, I’idée d’étre « élevé » ou de s’envoler, mais non une ascension progressive.
Ce n’est que dans un texte plus tardif qu’apparait une représentation inspirée de ’ascension
prophétique. La spiritualité trés spécifique d’Abt Yazid, fondée sur le renoncement absolu,
s’opposait a 1’idée de progression. Pour cette raison peut-étre, compte tenu du sens, mais
non de la forme, son élévation a pu &tre assimilée a celle du Prophéte, pur effet de 1’élection
divine.

C’est ce dernier aspect, le voyage immobile du serviteur dépouillé de sa volonté propre,
qui retient l’attention de M. Chodkiewicz (« Le voyage sans fin») dans Visra’, interprété
par Ibn ‘Arabi dans le Kitab al-isfar ‘an nata’ig al-asfar. Parmi tous les voyages prophétiques
évoqués dans le Coran et représentant autant d’aspects du cheminement vers Dieu que
I’homme doit réaliser en lui-méme, celui du Prophéte occupe dans I'ouvrage d’Ibn “Arabi

BCAI 15 (1999) M.A. Amir-Moezzi (dir.): Le voyage initiatique en terre d’islam. Ascensions célestes et itinéraires spirituels, recensé par D. Gril
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1998 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 65

une place centrale. Son mouvement est inversement paralléle 4 la descente du Coran vers le
ceeur du récitant. L’interprétation que donne Ibn ‘Arabi de Coran 17 : 1 constitue en soi le
modéle d’un autre voyage intermédiaire entre ’ascension et la redescente, celui de I’inter-
prétation qui dévoile tout ce que ce verset dans sa littéralité comporte d’allusions a la
perfection du serviteur absorbé par le Soi divin.

La métaphysique d’Ibn ‘Arabi ne fit pas ’unanimité au sein méme du soufisme et certains
maitres s€ montrérent critiques vis-a-vis d’elle, ou plus souvent vis-a-vis de ceux qui se
réclamaient de son enseignement. Ce fut le cas de ‘Ala’ al-Dawla Simnini (m. 736/ 1336)
étudié¢ par H. Landolt (« La double échelle d’Ibn ‘Arabi chez Simnani»). Méme s’il emprunte
a I’école d’Ibn “Arabi I'idée d’une double échelle, I'une ascendante vers Dieu, I’autre descendante
vers les créatures (expression que 'on ne retrouve pas chez Ibn ‘Arabi lui-méme), Simnani
n’en critique pas moins la maniére dont celui-ci ou ses successeurs expliquent le passage de
I’Etre absolu de Dieu 4 la manifestation. Pour ceux-ci, les &tres, n’étant pas sortis de la
science divine par leur passage a I’existence, seule compte la premiére partie du hadit : « Dieu
était et rien d’autre n’était avec Lui »; la seconde, ajoutée par la suite : « et Il est maintenant
tel qu’ll était», n’était pas métaphysiquement indispensable. Pour Simnani au contraire,
conformément & «sa propre conception du processus théophanique de la création », cette
ajout définit le passage de I’Etre divin 4 une autre forme de relation avec les &tres. Toutefois
a lire I’A., on a bien I'impression que les différences réelles entre Ibn ‘Arabi et Simnini se
rameénent a peu de chose. Comme c’est souvent le cas, on a I’impression que les critiques
de ce dernier visaient plut6t des formulations trop simplistes de la wahdat al-wugid, véhiculées
par certains.

Dans « L’échelle des mots dans les ascensions de Riizbehan Baqli de Sirdz »), 1. Ballanfat
nous introduit dans I'univers visionnaire de ce maitre. Son Ka$f al-asrar, récemment traduit
par I’A. révéle un saint dont les visions sont autant d’escensions spirituelles, abreuvées a la
source prophétique, témoins de I’authenticité de sa sainteté. Quant au mi‘rag, proprement dit,
Rizbehdan, comme les autres maitres du soufisme, Iinterpréte dans les ‘Ard’is al-bayan comme
I'expression de la réalisation supréme. P.B. dans cette article trés riche pose une question
subtile et essenticlle : quelle est la part du langage dans I’expérience spirituelle en général et
’ascension en particulier? Pour Riizbehan, le langage est un voyage dans «les métaphores
traditionnelles de I’expérience prophétique pour en accréditer la sincérité en les renouvelant ».
Le commentaire coranique de Riizbehan participe & cette expérience de réception de la parole
divine. Plus que jamais, I’ascension apparait comme un voyage au ceeur de soi-méme.

Les trois derniéres contributions concernent le voyage intérieur dans certaines formes
d’initiation, indépendamment de toute référence au mi‘rag.

Th. Zarcone expose méthodiquement la célébre régle «le voyage dans la patrie (safar
dar watan) chez les soufis de I’ordre nagSabandi». Il suit le cheminement de cette idée dans
I’Orient musulman. On en trouve une premiére expression chez Bistami, et Nagm al-Din Kubra
lui donne un certain développement. La branche indienne de la Nag¥abandiyya insiste parti-
culi¢rement sur le polissage du cceur de sorte qu’il refléte en lui toutes les réalités. A quoi
bon dés lors voyager? Du voyage intérieur découle le principe suivant : « La retraite dans la

BCAI 15 (1999) M.A. Amir-Moezzi (dir.): Le voyage initiatique en terre d’islam. Ascensions célestes et itinéraires spirituels, recensé par D. Gril
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

66 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 15

foule », puisque le voyage suppose la séparation d’avec le monde. Ces diverses régles, comme
celle du dikr silencieux, constituent un idéal vers lequel tendent toutes les voies soufies. La
particularité de la NagSabandiyya est de les poser d’emblée, conformément au principe de
«l’inclusion de la fin dans le début ».

Selon D. Matringe (« Qadam-bosi, le voyage au pied du maitre dans le soufisme indien »)
I’importance du maitre spirituel dans la voie s’est exprimée aux Indes par le simple fait de
venir se tenir a ses pieds. L’expression suggére qu’en présence du maitre, le voyage s’accomplit,
pour ainsi dire, de lui-méme. De plus, ce mouvement du disciple vers le maitre emprunte
souvent le langage de ’amour briilant, signe supplémentaire de soumission.

J. During (« La voix des esprits et la face cachée de la musique ») relate Papprentissage
d’un chanteur traditionnel iranien, étroitement lié a la tradition du soufisme. Alors que le
sujet pourrait sembler un peu en marge de ce volume, on découvre a travers le récit auto-
biographique de ce chanteur que toute initiation est un voyage dont les moments les plus
forts sont les moins attendus. L’exigence de ces maitres du chant en matiére de transmission
est tout & fait frappante : il vaut mieux mourir en emportant avec soi ses secrets que de les
confier & ceux qui n’en sont pas spirituellement dignes. Le chant est une forme d’adoration,
mais confére aussi un pouvoir subtil dont les indignes pourraient faire mauvais usages. Par
ailleurs, les deux maitres du chanteur étaient tous deux des derviches possédant une connais-
sance trés précise de I’adéquation entre le poéme et le degré spirituel du chanteur. Le voyage
du disciple au c6té de son maitre ne s’interrompt pas avec la mort de ce dernier qui continue
de le visiter dans son sommeil pour parfaire sa formation. Ce qu’il raconte de sa musico-
thérapie n’est pas moins étonnant. Face aux confidences que lui a faites ce chanteur, J.D. garde
son esprit critique, mais il met également en valeur ce témoignage sur une tradition a la fois
musicale et initiatique ol savoir garder le secret et le transmettre est le garant de I’authenticité.

De ’ascension céleste a la musique traditionnelle iranienne, le volume n’épuise certes pas
la question du voyage initiatique, mais il faut souligner qu’on a peu souvent I’occasion de
lire un ouvrage collectif qui réunisse une matiére aussi dense, riche et pleine de suggestions,
notamment par la bibliographie souvent abondante qui accompagne chaque article et appelle
a poursuivre les recherches dans toutes ces directions. Si le mi‘rag du Prophéte a déja fait
couler beaucoup d’encre, ses prolongements dans le domaine de la spiritualité et de I’art sont
loin d’étre épuisés. Le grand intérét de toutes ces contributions et la masse de renseignements
qu’elles apportent font regretter I’absence d’un index, ne serait-ce que pour les noms propres.
Mais ce regret est peu de chose a cdté du plaisir qu'on éprouve en consultant ce

volume.

Denis GRIL
(Université de Provence)

BCAI 15 (1999) M.A. Amir-Moezzi (dir.): Le voyage initiatique en terre d’islam. Ascensions célestes et itinéraires spirituels, recensé par D. Gril
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1998 iI, ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 67

Bernd RADTKE and John O’KANE, The concept of sainthood in early Islamic mysticism —
Two works by Al-Hakim AIl-Tirmidhi. Curzon Press, Curzon Sufi Series, Richmond,
1996. x1 + 282 p., 14 X 21,5 cm.

Ce nouveau volume paru dans les décidément fécondes Curzon Sufi Series nous offre la
traduction anglaise de deux textes essentiels de Tirmidi, le Bad’ Sa’n Abi ‘Abd Allah Muhammad
al-Hakim al-Tirmidi et la Sirat al-awliya’. 11 doit, bien siir, beaucoup au considérable travail
de B. Radtke sur cet important mystique ancien, 1’'un des plus prolifiques de la période
des mrc-ve siécles de ’hégire : depuis la publication de sa thése sous le titre Al-Hakim
at-Tirmidhi. Ein islamischer Theosoph des 3/9 Jahrhunderts, il a en effet publié plus d’une
douzaine d’articles scientifiques sur divers aspects de cette ceuvre.

Le « maitre-texte » traduit dans ce volume est celui de la Sirat al-awliya’ — connue
également sous le titre moins attesté de Hatm al-awliya’ et éditée par B. Radtke, dans Drei
Schriften des Theosophen von Tirmid, 1992 — qui rapporte de fagon détaillée les principaux
éléments de la doctrine de Tirmidi sur la waldya. Celle-ci est exposée avec les nuances que
permet la forme dialoguée du traité, censé rapporter ’entretien du maitre avec un ou plusieurs
disciples — réels ou fictifs — dans la Voie. Tirmidi fait le départ entre deux formes d’avance-
ment mystique, celui du wali hagq Allah qui fait effort pour se purifier et se rapprocher de
Dieu, et celui du wali Allah, que Dieu attire & Lui par Sa pure grice. Ce dernier, qui est le
saint accompli est fondamentalement un élu, un «ravi» (magdib) par la grace divine. L’ascése
ou D’effort volontaire pour I’acquisition des états spirituels semblent a Tirmidi I’occasion de
chutes dangereuses dans les piéges de ’ame charnelle, et il dénonce avec véhémence les moti-
vations mondaines de certains ascétes, ou encore 1’idée que 1"'union mystique puisse correspondre
2 une récompense d’efforts de piété (p. 170-171). L’ascése ou les exercices spirituels n’ont pour
fonction que d’amener une purification intérieure qui n’est qu’une simple condition nécessaire
a I’expérience mystique, mais ne peuvent en aucun cas l'induire. Le passage le plus connu du
traité est le mystéricux questionnaire sur le savoir ésotérique supérieur auquel Ibn ‘Arabi
répondra trois siécles plus tard dans le Gawab al-mustagim et dans le chapitre LXXII de ses
Futithat al-makkiyya. De méme, plusieurs passages (p. 109-110; 186-187) font allusion a I’idée
du «sceau de la sainteté» paralléle en quelque sorte au «sceau de la prophétie », principal
point de doctrine que la postérité retiendra de I’ceuvre de Tirmidi grice notamment a
’amplification qu’elle connaitra dans I’ceuvre akbarienne. Mais de nombreux autres points de
doctrine attirent également I’attention. Ainsi la comparaison entre le rang des saints de Dieu
et la fonction des prophétes, qui vaudra & Tirmidi d’étre vivement critiqué par les juristes
(p. 113 sq.; 157 5q.); la théorie de la connaissance mystique qu’il développe (p. 50 sq., 98 sq.
et 1385sq.); ou encore sa singuliére vision des temps eschatologiques marqués par la mani-
festation pléniére de la walaya.

L’attention sur le Bad’ $a’n... avait été attirée par Osman Yahya qui en avait édité le
texte en 1965, a partir d’un manuscrit unique que B. Radtke publia par ailleurs en fac-similé
dans la revue Oriens en 1994. La traduction frangaise de Yahya était restée inédite. C’est donc

BCAI 15 (1999) M.A. Amir-Moezzi (dir.): Le voyage initiatique en terre d’islam. Ascensions célestes et itinéraires spirituels, recensé par D. Gril
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



