58 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne° 15

Pauteur fait référence a un traité théologique attribué a Abu Firas (p. 96 et sqq.). Dans la partie
ol il brosse rapidement 1’histoire moderne des ismaéliens, I’auteur mentionne que la majorité
des ismaéliens font allégeance & I’Aga Khan IV « while a small minority belongs to other
denominations, such as Bohors (sic), the Mu’minis and the Tayyibis» (p. 68). A quand une
monographie consacrée aux ismaéliens de Syrie? On rappellera pour terminer, que ce pays
est a priori le seul & abriter une communauté nizarite mu’minite.

En définitive, cet ouvrage certes intéressant ne nous apporte pas grand-chose de nouveau
sur I’histoire médiévale des ismaéliens de Syrie. Si ’auteur fait état de sources originales, il
ne les exploite pas systématiquement. En revanche, en dépit de 1’existence de quelques articles
mentionnés par ’auteur, on attend toujours un ouvrage qui étudie la période moderne et
contemporaine, dans la perspective historique, mais aussi dans celle de I’anthropologie religieuse.

Michel Bolvin
(CNRS, Paris)

Dominique-Sila KHAN, Conversions and Shifting Identities. Ramdev Pir and the Ismailis
in Rajasthan, Manohar /| CSH, Delhi, 1997.

Ramdeo Pir ou Ramdev Pir, le sujet de prédilection de D.S. Khan, nous était déja connu
a travers plusieurs articles qu’elle a publiés depuis 1993. Le présent ouvrage est basé sur la
thése de doctorat qu’elle a soutenue a Paris 7 en 1993, mais il est probable que la seconde
partie a été amplifiée. L’hypothése de I'auteur est que l'ismaélisme nizarite a joué un rdle
fondamental dans le sous-continent indien des xv¢/xvi® siécles. Le livre se divise en deux parties :
la premiére est consacrée au culte de Ramdeo Pir, une divinité du Rajasthan qui est vénérée
par de basses castes (Menghvars surtout) et plus récemment par les Rajpiits. La seconde partie
est consacrée a d’autres cultes de la méme région. A travers son étude, D.S. Khan cherche
a démontrer que ces divinités étaient a ’origine des pirs ismaéliens, ou des disciples de ces
pirs. Sur 272 pages de texte (2 ’exclusion de la bibliographie et de I’index), 174 sont consacrées
4 Ramdeo Pir; les autres cultes sont ceux d’Ai Mata, Jambha Pir et Jasnath.

Cet ouvrage est le résultat d’une double approche : textuelle et anthropologique. L’auteur
a étudié les ouvrages sur les mouvements religieux (panth) concernés : preuve qu’une telle
littérature existe. Ses informations ont été complétées par des entretiens qu’elles a eus avec
des disciples de ces saints (pirs ou gurus), ou les gardiens de leurs tombeaux (dargahs ou
samadhis). Le livre fait bien évidemment référence a de nombreux concepts hindous, ce qui
fait qu'un glossaire aurait été le bienvenu. Compte tenu du fait que ’auteur parle de véritables
réseaux relatifs & ces mouvements, on aurait souhaité que les cartes (p. 15-16) soient plus
détaillées mais aussi qu’un plan du complexe de Ranucha, le principal lieu de culte de Ramdev
Pir, nous soit proposé. Grice aux travaux de Charlotte Vaudeville, on connaissait I"importance

BCAI 15 (1999) D.-S. Khan: Conversions and Shifting Identities. Ramdev Pir and the Ismailis in Rajasthan, recensé par M. Boivin
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1998 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 59

de ce renouveau religieux apparu en Inde vers le xv® siécle, qui avait culminé sur le plan
littéraire avec I’ceuvre de Kabir. Par la suite, Frangoise Mallison donna une nouvelle impulsion
a ces études en se spécialisant sur le Gujarat. Le livre de D.S. Khan est le premier ouvrage
qui soit totalement consacré a 1’étude d’une telle tradition a ’échelle d’une région, le Rajasthan.
On peut ainsi mieux mesurer la distance qui a séparé, avant la période fondamentaliste hindoue
qui a dans une large mesure «réhindouisé » ces traditions, ’hindouisme brahmanique, celui
des hautes castes, de celui des exclus, les basses castes considérées comme impures. Il est vrai
que le «bricolage » réalisé au sein de ces derniéres apparait, suivant les spécialistes, comme
un syncrétisme ou une forme d’acculturation, voire d’inculturation. L’étude de cette rencontre
de I'islam et de I’hindouisme nécessite, cependant, une connaissance approfondie des deux
traditions. Le probléme est que le spécialiste aura tendance en toute logique « scientifique »
a favoriser une perspective plutot que I’autre, suivant qu’il est plutét islamisant ou hindouisant.
En exagérant, il serait intéressant de voir un méme sujet traité par deux spécialistes. Cela dit,
la partie que D.S. Khan consacre & Ramdeo Pir est tout a fait convaincante. L’abondance
de référents ismaéliens dans la tradition littéraire et dans les rites de la secte, qui se nomme
« Nizarpanth », est une preuve irréfutable. Il semble que I’auteur examine les autres traditions
en fonction de la présence décroissante de références a I'ismaélisme. La, plus les références
diminuent, plus la démonstration de I’origine ismaélienne du culte est difficile a établir. Dans
les derniéres pages du livre, 'auteur va jusqu’a suggérer une origine ismaélienne pour les
daryapanthis et les sikhs : Guru Nanak aurait été un ismaélien shamsi!® qui aurait rompu
son allégeance a I'imam, et fond¢ ainsi une secte ismaélienne dissidente (p. 252 et sqq.). Je ne
peux personnellement pas suivre 'auteur dans ces allégations qui, je le répéte, en sont encore
au stade de I’hypothése.

Le principal mérite de ce livre important est de jeter un nouvel éclairage sur 1'ismaélisme
d’Asie du Sud : c’est le premier livre qu’un indianiste consacre a 'ismaélisme. L’auteur
démontre de fagon convaincante que 1’étude des cultes régionaux et des divinités « secondaires »
constituent un champ de recherche qui reste a défricher. On ne peut que souhaiter que de
tels travaux soient consacrés a d’autres provinces de la frontiére indo-pakistanaise, comme le
Gujarat, le Sind ou le Panjab. En derniére analyse, ce livre convainc définitivement que la
majorité des musulmans du sous-continent n’a pas été convertie par le sabre a ’époque des
conquétes. Sur le plan historique, il renforce I'idée que les xve/XVI® siécles ont constitué une
période de renouveau religieux. Enfin, il démontre avec la plus grande clarté que la constitution
des identités religieuses hindoues et musulmanes, telles qu’on les connait aujourd’hui, résulte
d’une construction récente liée au développement des mouvements nationalistes de la fin du
XIX® siécle.

Michel Boivin
(CNRS, Paris)

10. Nom des ismaéliens du Panjab convertis par le missionnaire Pir Shams.

BCAI 15 (1999) D.-S. Khan: Conversions and Shifting Identities. Ramdev Pir and the Ismailis in Rajasthan, recensé par M. Boivin
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

60 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 15

M.A. AMIR-MoEzz1 (dir.), Le voyage initiatique en terre d’islam. Ascensions célestes et
itinéraires spirituels. Bibliothéque de I’Ecole des hautes études, section des sciences
religieuses, vol. CIII. Peeters Louvain-Paris, 1996. 373 p.

Le Voyage nocturne et 1’ascension céleste du Prophéte (al-isra’ wa I-mi‘rag) ont fait
I’objet de nombreuses études en Occident depuis le siécle dernier. J.E. Bencheikh s’est intéressé
récemment au récit du mi‘rdg comme ici, mais il manquait une étude sur les divers dévelop-
pements de la notion de voyage céleste et donc spirituel. La tiche dépassant la capacité d’une
méme personne, M.A. Amir-Moezzi a eu D’excellente idée de concevoir un ouvrage collectif
qui, sans épuiser le sujet, fait tout d’abord le point sur certaines questions relatives a
Visrd@’ et au mi‘rag puis aborde le théme de I’ascension et du voyage spirituel dans les divers
courants de pensée et de spiritualité de 1’islam.

A la suite de R. Arnaldez qui a préfacé I'ouvrage, je présenterai succinctement chacune
des 20 contributions, pour porter ensuite une appréciation sur 1’ensemble.

Cl. Gilliot (« Coran 17, Isra’ 1 dans la recherche occidentale. De la critique des traditions
au Coran comme texte ») donne un trés utile apergu de 1’évolution des recherches orientalistes
sur le Voyage nocturne. Celles-ci ont évolué de I’étude du Coran en relation avec ’ensemble
de la tradition musulmane vers I’analyse du texte en lui-méme. La traduction de deux passages
de Noldeke sur ce verset et la présentation du travail récent d’A. Neuwirth montre le chemin
parcouru par I’école allemande. Cette derniére, contrairement 4 tous ses prédécesseurs, met
en valeur & partir de ce verset, I'unité structurelle de la sourate.

J. Van Ess (« Le Mi‘rag et la vision de Dieu dans les premiéres spéculations théologiques
en Islam ») retrace, & partir de certaines questions reliées plus ou moins étroitement au mi‘rag,
le processus de « glorification » du fondateur d’une religion. Aprés une esquisse de comparaison
avec le christianisme, il montre qu’un tel processus a été aussi précoce pour la personne de
Muhammad que pour celle de Jésus, & travers la question de la vision de Dieu, rattachée par
plus d’un exégéte a I’ascension céleste dans le commentaire du début de la sourate al-Nagm
(53 : 1-18). Rien ne rattache explicitement ce passage au mi‘rag, si ce n’est le « Jujubier du
point extréme » et le « Jardin du refuge » (v. 14-15). Il y est, par contre, question & deux reprises
de vision, de Dieu ou de Gabriel, selon les exégétes. En effet ’interprétation varie, si 1’on
considére que le Prophéte a vu ou non son Seigneur. Cependant, J.v. E. s’intéresse plutot a
la maniére dont les deux tendances, anthropomorphiste et transcendantaliste, ont lu ces versets,
mis en relation avec le trone de Dieu. Un texte relativement marginal parmi les récits du
mi‘rag (rapporté par al-Dahhak, cité par Suyiiti dans les La’ali al-masnii'a p. 63-81) mentionne
la vision de Dieu sur Son trdne. Celle-ci pourrait donc constituer un point de départ pour
le récit du mi‘rag, tandis que les traditions qui localisent cette vision a Jérusalem permettent
d’établir un lien avec I’isrd’. On peut ainsi suivre le cheminement historique de ces divergences
d’interprétation entre le Hedjaz réticent & voir dans la sourate 53 un récit de ’ascension et
I'Iraq considérant la vision de Dieu par Muhammad comme I’apogée de sa fonction prophétique.
L’exécution (entre 120 et 126 de I’H.) de I’extrémiste chi’ite Abl Mansiir al-'Tgli qui prétendait

BCAI 15 (1999) D.-S. Khan: Conversions and Shifting Identities. Ramdev Pir and the Ismailis in Rajasthan, recensé par M. Boivin
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



