1998 11. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 57

gindns ont été composés en sindi, on connait mal P’évolution de I’ismaélisme du Sind, en
particulier sa place vis-a-vis de I’évolution religieuse de la province. A ce sujet, Mumtaz Tajddin
suggére d’étudier la question de ’influence que Pir Sadr al-Din, le principal auteur de gindns,
aurait exercé sur Shah ‘Abd al-Karim, et & travers Iui, sur son petit-fils Shih ‘Abd al-Latif
(p. 616). Au sujet de ce dernier, des indices tendraient, en effet, & prouver que le poéte « national »
du Sind ait provoqué une iranisation de la littérature sindie, phénoméne qui trouve un écho
dans les ginans composés par les sayyids ismaéliens du xviu® siécle.

Michel Borvin
(CNRS, Paris)

Nasseh Ahmad MirzA, Syrian Ismailism. The Ever Living Line of the Imamate, Curzon
Press, Richmond, 1997. 150 pages, notes, bibliographie, index.

Ce nouvel ouvrage publié sur les ismaéliens concerne, si 1’on se référe au titre, la commu-
nauté syrienne. L’auteur est Nasseh Ahmed Mirza, un ismaélien nizirite d’origine syrienne.
Bien que le sous-titre de la couverture (The Ever Living Line of the Imamate) ne I’indique pas,
la période couverte est des plus réduites : de 1100 a 1260. 11 faut attendre I’introduction (p. 14)
pour découvrir que le sujet de son livre est I’émirat de Masyaf sous Rasid al-Din Sinan :
une premiére partie traite de I’histoire, une seconde des croyances et de ’organisation. Aprés
avoir rendu hommage a I’ceuvre récente de ses prédécesseurs — notons cependant, qu’il ne
mentionne pas Henry Corbin ni Yves Marquet 9, ’auteur constate que les ismaéliens de Syrie
n’ont fait I’objet d’aucune étude particuliére depuis I’article de Stanislas Guyard publié dans
le Journal asiatique de 1877 (p. 15).

L’ouvrage constitue une présentation historique correcte des ismaéliens syriens de cette
époque. Cela dit, on est en droit de se demander dans quelle mesure le titre de I’ouvrage,
ainsi que plusieurs sous-titres, sont justifiés. En effet, en dehors de la partie strictement
historique, qui couvre certes les deux tiers de ’ouvrage, auteur fait une présentation de la
pensée ismaélienne fatimide sans, soit dit en passant, se référer non plus & I’ceuvre capitale
d’Henry Corbin. On est d’autant plus surpris que, dans le premier appendice ou il présente
des manuscrits conservés par le conseil supréme des ismaéliens de Syrie 4 Salamiyya (tous
les manuscrits n’ont-ils pas été rassemblés & Plnstitute of Ismaili Studies de Londres?),

9. Voir en particulier Y. Marquet, Poésie Amir al-Basri, Maisonneuve et Larose, 1985.
ésotérigue ismaélienne. La Td’ivya de Amir b.

BCAI 15 (1999) N.A. Mirza: Syrian Ismailism. The Ever Living Line of the Imamate, recensé par M. Boivin
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

58 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne° 15

Pauteur fait référence a un traité théologique attribué a Abu Firas (p. 96 et sqq.). Dans la partie
ol il brosse rapidement 1’histoire moderne des ismaéliens, I’auteur mentionne que la majorité
des ismaéliens font allégeance & I’Aga Khan IV « while a small minority belongs to other
denominations, such as Bohors (sic), the Mu’minis and the Tayyibis» (p. 68). A quand une
monographie consacrée aux ismaéliens de Syrie? On rappellera pour terminer, que ce pays
est a priori le seul & abriter une communauté nizarite mu’minite.

En définitive, cet ouvrage certes intéressant ne nous apporte pas grand-chose de nouveau
sur I’histoire médiévale des ismaéliens de Syrie. Si ’auteur fait état de sources originales, il
ne les exploite pas systématiquement. En revanche, en dépit de 1’existence de quelques articles
mentionnés par ’auteur, on attend toujours un ouvrage qui étudie la période moderne et
contemporaine, dans la perspective historique, mais aussi dans celle de I’anthropologie religieuse.

Michel Bolvin
(CNRS, Paris)

Dominique-Sila KHAN, Conversions and Shifting Identities. Ramdev Pir and the Ismailis
in Rajasthan, Manohar /| CSH, Delhi, 1997.

Ramdeo Pir ou Ramdev Pir, le sujet de prédilection de D.S. Khan, nous était déja connu
a travers plusieurs articles qu’elle a publiés depuis 1993. Le présent ouvrage est basé sur la
thése de doctorat qu’elle a soutenue a Paris 7 en 1993, mais il est probable que la seconde
partie a été amplifiée. L’hypothése de I'auteur est que l'ismaélisme nizarite a joué un rdle
fondamental dans le sous-continent indien des xv¢/xvi® siécles. Le livre se divise en deux parties :
la premiére est consacrée au culte de Ramdeo Pir, une divinité du Rajasthan qui est vénérée
par de basses castes (Menghvars surtout) et plus récemment par les Rajpiits. La seconde partie
est consacrée a d’autres cultes de la méme région. A travers son étude, D.S. Khan cherche
a démontrer que ces divinités étaient a ’origine des pirs ismaéliens, ou des disciples de ces
pirs. Sur 272 pages de texte (2 ’exclusion de la bibliographie et de I’index), 174 sont consacrées
4 Ramdeo Pir; les autres cultes sont ceux d’Ai Mata, Jambha Pir et Jasnath.

Cet ouvrage est le résultat d’une double approche : textuelle et anthropologique. L’auteur
a étudié les ouvrages sur les mouvements religieux (panth) concernés : preuve qu’une telle
littérature existe. Ses informations ont été complétées par des entretiens qu’elles a eus avec
des disciples de ces saints (pirs ou gurus), ou les gardiens de leurs tombeaux (dargahs ou
samadhis). Le livre fait bien évidemment référence a de nombreux concepts hindous, ce qui
fait qu'un glossaire aurait été le bienvenu. Compte tenu du fait que ’auteur parle de véritables
réseaux relatifs & ces mouvements, on aurait souhaité que les cartes (p. 15-16) soient plus
détaillées mais aussi qu’un plan du complexe de Ranucha, le principal lieu de culte de Ramdev
Pir, nous soit proposé. Grice aux travaux de Charlotte Vaudeville, on connaissait I"importance

BCAI 15 (1999) N.A. Mirza: Syrian Ismailism. The Ever Living Line of the Imamate, recensé par M. Boivin
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



