1998 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 55

d’un observatoire projeté par al-Hakim, définitivement abandonnée 4 la mort du vizir al-Ma’miin
al-Bata’ihi, en 1125, Le fils de ce dernier a laissé un ouvrage sur les difficultés techniques posées
par ce projet. La question de cet observatoire donne lieu a un exposé intéressant sur le rejet
de l'astrologie par les auteurs ismaéliens.

H. Halm ne reprend pas toutes les informations données par d’autres auteurs. Par exemple,
au sujet du Ddr al-“ilm, Y. Eche avait utilisé d’autres sources et donné une interprétation : la
bibliothéque aurait ét¢ fondée pour satisfaire les exigences des sunnites (Les bibliothéques
arabes publiques et semi-publiques... Damas, 1967). C’est certainement a la suite d’un important
travail de critique des sources que 'auteur a fait ce choix, et dans un ouvrage de synthése
sur une question précise, on aurait pu attendre qu’il en rende compte. Toutefois, son livre,
que 'on sent souvent animé du souci de combattre une image négative, sans traiter de I’en-
semble des sciences dans la période fatimide ni chercher P’exhaustivité, présente dans une
grande cohérence organisée autour de la personne du da‘i et sa fonction de transmission de
la doctrine ismaélienne, les institutions et la matiére de 1’enseignement, cette derniére d’une
maniére plus succincte, car elle n’est pas ’objet de ce livre, qui reste cependant par ses rapides

3

exposés historiques, tout a fait accessible 4 un public non-spécialiste.

Marie-Geneviéve (GUESDON
(Bibliothéque nationale, Paris)

Mumtaz Ali TAJODIN SADIK ALl Ismailis Through History, Islamic Book Publishers,

Karachi, 1997.

Y’ai déja eu P'occasion, et ce a plusieurs reprises, de signaler la multiplication des livres
sur I'ismaélisme et, en conséquence, le regain d’intérét pour I'ismaélisme”. Les ouvrages
portent surtout sur 1’histoire de la communauté ismaélienne, et les ismaéliens participent en
nombre A cette entreprise. A cbté de ceux qui ont une formation universitaire, on constate
que les « amateurs éclairés » tiennent une place importante. L’auteur de cet ouvrage appartient
a cette catégorie d’historiens non professionnels qui consacrent la plus grande partie de leurs
loisirs a I’étude de I’histoire de P'ismaélisme. Mumtaz Ali Tajddin Sadik Ali n’est pas un
inconnu dans les études ismaéliennes. En effet, il a 4 son actif plusicurs publications éditées
le plus souvent dans des revues communautaires °. Plusieurs de ses articles portent sur des

4. Voir aussi le cr. du livie de D.S. Khan,
Conversions and Shifting Identities: Ramdev Pir
and the Ismailis in Rajasthan, Manohar, Dethi,
1997.

5. Signalons par exemple : « Sayyida Bibi Imam
Begum », Hidayat (Karachi), 1989, article consacré
4 une Ismaélienne morte 4 Karachi, vers 1870,

et qui est le dernier compositeur d’hymnes sacrés
(gindns) ou encore : « Ramdeo Oir : A Forgotten
Ismaili Saint», Sind Review (Hyderabad,
Pakistan), April 1995, wvol. 32, pp. 24-29,
consacré a ce saint ismaélien qui vécut au
Rajasthan,

BCAI 15 (1999) M.A. Tajodin Sadik Ali: Ismailis through History, recensé par M. Boivin

© IFAO 2026 BCAl en ligne

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

56 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 15

2

personnages importants pour le réle qu’ils ont joué a une certaine époque, mais qui restent
. cependant peu connus, Mumtaz Tajddin est d’autre part ’auteur d’opuscules. Ce livre de
770 pages est le fruit d’un long travail de plusieurs années, par rapport 4 ceux qui I’ont précédé.
L’ouvrage de cet historien pakistanais apporte un éclairage nouveau sur ’évolution de différentes
sectes et lignées ismaéliennes du sous-continent indo-pakistanais. Il peut étre considéré comme
un complément utile de ’ouvrage publié par Azim Nanji, il y a maintenant prés de 20 ans 6.
Le plan adopté par I’auteur en dira un peu plus sur sa perspective : 1 - la période arabique;
2- la période syrienne; 3 - la période nord-africaine et égyptienne; 4 - la période d’Alamiit;
5- la période post-Alamiit et la période des Agha Khins. L’ouvrage est principalement axé
sur ’étude de I'ismaélisme nizarite et ’auteur n’hésite pas & commencer son travail au
prophéte Muhammad, ce qui indique qu’il entend faire valoir la continuité entre la période
prophétique et le systéme ismaélien. 1l faut avouer que les parties consacrées a I’histoire de
I’ismaélisme arabe et persan n’apportent rien de nouveau sur la question. Les sources sont
citées dans le corps du texte, mais a ce sujet il faut constater I’absence de bibliographie. L’index
de 25 pages ne concerne que les noms propres. L’intérét majeur de cet ouvrage réside dans
les parties qui concernent I’histoire des communautés nizirites indiennes. L’auteur a une
bonne connaissance de la tradition ismaélienne sud-asiatique, que ce soit celle contenue dans
les gindns (chants sacrés) ou encore la tradition orale des ismaéliens de Karachi et du Sind.
I1 puise encore dans les publications des polémistes khojas qui, a la fin du XIx® s. et au début
du xx°, ont délaissé le 3i‘isime ismaélien pour le duodécimain’. Last but not least, Mumtaz
Tajddin a utilisé certains rapports conservés dans les lieux de culte les plus importants de la
communauté. Il est regrettable que ces sources n’aient pas été exploitées systématiquement,
mais sans doute est-ce dd a la réticence des institutions ismaéliennes centrales. Les gindns
n’ont pas non plus été étudiés systématiquement dans une perspective historique : 13 encore,
on peut s’interroger sur les raisons de cette lacune, d’autant que dans certains articles,
Mumtaz Tajddin y recourt systématiquement. Il faut néanmoins préciser que les recueils de
ginans publiés par les institutions centrales de Karachi, Bombay et Dar es-Salam restent
officiellement interdits & la divulgation ®. En Occident, des travaux universitaires ont pourtant
déja été consacrés a I'étude des ginans et au Pakistan méme, quelques-uns ont été réalisés
récemment.
L’auteur propose plusieurs pistes de recherche qui concernent en particulier ’évolution
des communautés ismaéliennes du Sind. S’il est avéré que les plus anciens manuscrits de

6. Azim Nanji, The Nizdri Ismda'ili Tradition in
the Indo-Pakistan Subcontinent, Caravan Books,
Delmar 5, New York, 1978. La moitié¢ du livre
¢tait consacrée a Ihistoire, et 1’autre moitié a
la doctrine.

7. Ce débat capital pour comprendre 1’évolution
récente de 1’ismaélisme indo-pakistanais a été mis

en lumiére par Zawahir Moir, « Historical and

BCAI en ligne

Religious Debates amongst Indian Ismailis 1840-
1920 », Seventh International Conference on
Early Literature in New Indo-Aryan Languages,
Venice, 1997, unpublished paper.

8. L’auteur de ces lignes peut témoigner de la
difficulté de se procurer ces recueils officiels de
ginans, dans leurs différentes versions.

BCAI 15 (1999) M.A. Tajodin Sadik Ali: Ismailis through History, recensé par M. Boivin
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1998 11. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 57

gindns ont été composés en sindi, on connait mal P’évolution de I’ismaélisme du Sind, en
particulier sa place vis-a-vis de I’évolution religieuse de la province. A ce sujet, Mumtaz Tajddin
suggére d’étudier la question de ’influence que Pir Sadr al-Din, le principal auteur de gindns,
aurait exercé sur Shah ‘Abd al-Karim, et & travers Iui, sur son petit-fils Shih ‘Abd al-Latif
(p. 616). Au sujet de ce dernier, des indices tendraient, en effet, & prouver que le poéte « national »
du Sind ait provoqué une iranisation de la littérature sindie, phénoméne qui trouve un écho
dans les ginans composés par les sayyids ismaéliens du xviu® siécle.

Michel Borvin
(CNRS, Paris)

Nasseh Ahmad MirzA, Syrian Ismailism. The Ever Living Line of the Imamate, Curzon
Press, Richmond, 1997. 150 pages, notes, bibliographie, index.

Ce nouvel ouvrage publié sur les ismaéliens concerne, si 1’on se référe au titre, la commu-
nauté syrienne. L’auteur est Nasseh Ahmed Mirza, un ismaélien nizirite d’origine syrienne.
Bien que le sous-titre de la couverture (The Ever Living Line of the Imamate) ne I’indique pas,
la période couverte est des plus réduites : de 1100 a 1260. 11 faut attendre I’introduction (p. 14)
pour découvrir que le sujet de son livre est I’émirat de Masyaf sous Rasid al-Din Sinan :
une premiére partie traite de I’histoire, une seconde des croyances et de ’organisation. Aprés
avoir rendu hommage a I’ceuvre récente de ses prédécesseurs — notons cependant, qu’il ne
mentionne pas Henry Corbin ni Yves Marquet 9, ’auteur constate que les ismaéliens de Syrie
n’ont fait I’objet d’aucune étude particuliére depuis I’article de Stanislas Guyard publié dans
le Journal asiatique de 1877 (p. 15).

L’ouvrage constitue une présentation historique correcte des ismaéliens syriens de cette
époque. Cela dit, on est en droit de se demander dans quelle mesure le titre de I’ouvrage,
ainsi que plusieurs sous-titres, sont justifiés. En effet, en dehors de la partie strictement
historique, qui couvre certes les deux tiers de ’ouvrage, auteur fait une présentation de la
pensée ismaélienne fatimide sans, soit dit en passant, se référer non plus & I’ceuvre capitale
d’Henry Corbin. On est d’autant plus surpris que, dans le premier appendice ou il présente
des manuscrits conservés par le conseil supréme des ismaéliens de Syrie 4 Salamiyya (tous
les manuscrits n’ont-ils pas été rassemblés & Plnstitute of Ismaili Studies de Londres?),

9. Voir en particulier Y. Marquet, Poésie Amir al-Basri, Maisonneuve et Larose, 1985.
ésotérigue ismaélienne. La Td’ivya de Amir b.

BCAI 15 (1999) M.A. Tajodin Sadik Ali: Ismailis through History, recensé par M. Boivin
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



