1998 I, ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 53

Heinz HALM, The Fatimids and their Traditions of learning. London, 1.B. Tauris, The
Institute of Ismaili Studies, 1997. 112 p., 22 cm.

Aprés des travaux de plus grande ampleur sur le chiisme et les Fatimides (particuliérement
Le Chiisme, récemment traduit en frangais par H. Hougue, Paris, 1995; Kosmologie und
Heilslehre des friihen Ismd‘iliyya. Eine Studie zur islamischen Gnosis. Wiesbaden, 1978; Das
Reich des Mahdi. Der Ausftieg der Fatimiden (875-973), Munich, 1991, traduit en anglais par
M. Bonner, Leiden, 1996), H. Halm publie un ouvrage trés bref sur un aspect trés précis de
I’histoire des Fatimides : 1’enseignement et I’étude, dotés d’une importance particuliére pour
les ismaéliens dés les débuts de la da'wa. Les chroniques et les annales écrites par des auteurs
ismaéliens contemporains ayant pratiquement toutes disparu, a 1'exception de Iftitah al-da‘wa
du Qadi al-Nu'man, les historiens se trouvent cependant devant une abondance de documents
dont ils doivent évaluer la fiabilité. Les ceuvres d’Ibn Ziilaq, al-Musabbihi, al-Quda’i, al-Bata’ihi
sont connues par des fragments ou des citations, notamment dans [’histoire des Fatimides
rédigée par al-Maqrizi sous le titre Itti‘az al-hunafa’ bi-abbar al-a’imma al-Fatimiyyin al-hulafa’
ct dans les ‘Uyin al-ahbar de Idris ‘Tmad al-Din (m. 1468). Les nombreux da‘is de la période
fatimide ont laissé des ouvrages, qui constituent ’essentiel des sources de ce petit volume.
Le premier chapitre relate les débuts de la da‘wa ismaélienne dans le dernier quart du 1x° s.
et I’organisation du califat en Ifrigiya, mettant en valeur la constitution d’un réseau de da'ss.
Le chapitre 11 entre dans le vif du sujet en décrivant la mission des dais et les séances
d’enseignement. Le role du 4a‘f était essentiel dans la doctrine ismaélienne puisqu’il s’agissait
de transmettre le savoir et la sagesse (‘ilm wa hikma) détenus par I'imam. La source principale
est le Kitab al-‘alim wa I-gulam d’Ibn al-Hau$ab, premier da‘f du Yémen. H. Halm insiste
sur plusieurs caractéristiques de I’enseignement de ceux qui furent, d’abord clandestinement
puis plus tard ouvertement, chargés d’enseigner la doctrine ismaélienne : le souci pédagogique,
impliquant une progression dans l’enseignement et un langage adapté a la personne et au
milieu dans lequel ils enseignaient; la diversité sociale des éléves, et il est & noter a ce sujet,
que trés souvent des séances réservées aux femmes sont évoquées; le lien entre I’enseignement
de la §ari‘a, qui s’adressait a tous, et celui de son sens caché, réservé aux initiés. Le contenu
de I’enseignement d’un da‘i peut &tre appréhendé a travers les 120 magalis du Ta'wil da‘'@’im
al-islam du Qadi al-Nu‘man.

Le chapitre 11 traite des Fatimides en Egypte, & travers un rapide tableau historique
s’attardant particuliérement sur les régnes d’al-‘Aziz et al-Hakim et donnant de ce dernier
une image a l’opposé de celle que produisent les chroniques anti-fatimides. S’appuyant, en
particulier sur les décrets pris par le souverain, il trace ’image d’un souverain populaire,
attaché a la justice, qui tenta un rapprochement entre sunnites, duodécimains et ismaéliens
et étranger a la constitution de la religion druze qui le considérait comme un étre divin.

Le chapitre suivant aborde 1’étude et I’enseignement ismaéliens. Les textes fondamentaux
sont les Da'd’im al-Islam du Qadi al-Nu'man et la Risala waziriyya de Ya'qiib ibn Killis qui,
sous le régne du calife al-‘Aziz, établit un centre pour I’enseignement juridique auprés de la

BCAI 15 (1999) H. Halm: The Fatimids and their Traditions of Learning, recensé par M.-G. Guesdon )
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

54 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 15

mosquée d’al-Azhar. Les circontances dans lesquelles se déroulaient les séances d’enseignement
réservées aux initiés ont été décrites par al-Musabbihi. En ce qui concerne Le Caire, elles se
tenaient au palais pour tous les hommes et les femmes du palais, les autres femmes se réunissant
3 al-Azhar. H. Halm procéde ensuite 4 un exposé succinct mais trés clair de la doctrine, dont,
a 'opposé d’une image répandue, il souligne le caractére « moderne» : «and just as the
Christian scholastics reformulated Christian dogmas in the light of Greek philosophy, without
changing them in their substance, so the Ismaili theologians also reworded their religious
tradition in the then most modern philosophical terminology, without interfering with the
essence of the traditional message. This modernization of the message was thoroughly in
keeping with the fundamental conviction of the Ismailis that the eternal divine revelation
always remains one and the same, even when couched in different ‘exoteric’ wordings. »
H. Halm mentionne les auteurs qui ont donné une synthése de ce systéme : Muhammad ibn
al-Nah3abi (m. 943), Abia Hatim al-Razi, Abi Ya'qab al-Sigistani et Hamid al-Din al-Kirmani,
ainsi que ceux qui ont exposé 1’activité missionnaire et politique des da'is.

L’organisation de la da‘wa est décrite dans le chapitre v. A sa téte, se trouve le calife-imam,
au nom duquel agit le da‘i l-du‘at, qui exerce souvent également les fonctions de gadi I-qudat,
réunissant ainsi les aspects exotérique et ésotérique de la Révélation. L’enseignement se tenait
dans la plupart des grandes villes, et en dehors de la zone d’influence fatimide, dans des régions
appelées iles (gaza'ir), il était contrdlé par un da‘i appelé hugga, dont dépendait une hiérarchie
de da'is locaux et d’assistants. Le da‘i idéal devait avoir des connaissances dans tous les domaines :
le Coran, le hadif et leur interprétation, le droit, car il devait le plus souvent assurer les fonctions
de gddi selon le rite ismaélien, une culture encyclopédique, car il devait répondre a tous les
arguments et participer a toutes les discussions possibles, en vue de convaincre et recruter des
adeptes. En plus de ses qualités pédagogiques, le da‘i devait étre & méme d’assurer 1’organisation
matérielle de la da'wa : courriers, transports de fonds, accueil des éléves.

Les deux derniers chapitres traitent des institutions relatives & I’enseignement et au savoir.
Les chapitres précédents ont parfaitement éclairé la nécessité dont découle la création de ces
institutions. La culture encyclopédique nécessaire au da‘i, la cosmologie et la doctrine qu’il doit
enseigner, ancrées dans les textes philosophiques, justifient la nécessité d’institutions destinées
au développement et a I’enseignement du savoir dans tous les domaines. Le Dar al-‘ilm, fondé
en 1005 par al-Hakim était I’'une de ces institutions. H. Halm rappelle 'existence du Bayt
al-hikma fondé par le calife abbasside al-Ma’miin, dont l’université de GundiSapiir aurait été
le modéle. Rien n’est moins sir. Les informations rapportées par les sources arabes sur cette
institution étant le produit de constructions tardives, cette institution est trés peu connue (voir
I’article Jundishabir par V. Nutton, dans La Médecine au temps des Califes, Paris : Institut du
monde arabe, 1996, p. 22). L’auteur fait ’hypothése que le modele d’al-Hakim aurait plut6t
été la bibliothéque du vizir Sabir ibn Ardasir, fondée en 991 ou 993 dans un faubourg de
Bagdad habité par des chiites. La description que donne H. Halm du Dar al-ilm est celle
d’al-Musabbihi, cité par al-Magqrizi, qui reproduit aussi d’autres documents, en particulier I’acte
de wagqf concernant les revenus affectés a la bibliothéque et leur utilisation. Parmi les autres
institutions scientifiques, H. Halm évoque le renouveau du Ddr al-‘ilm en 1123 et la construction

BCAI 15 (1999) H. Halm: The Fatimids and their Traditions of Learning, recensé par M.-G. Guesdon
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1998 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 55

d’un observatoire projeté par al-Hakim, définitivement abandonnée 4 la mort du vizir al-Ma’miin
al-Bata’ihi, en 1125, Le fils de ce dernier a laissé un ouvrage sur les difficultés techniques posées
par ce projet. La question de cet observatoire donne lieu a un exposé intéressant sur le rejet
de l'astrologie par les auteurs ismaéliens.

H. Halm ne reprend pas toutes les informations données par d’autres auteurs. Par exemple,
au sujet du Ddr al-“ilm, Y. Eche avait utilisé d’autres sources et donné une interprétation : la
bibliothéque aurait ét¢ fondée pour satisfaire les exigences des sunnites (Les bibliothéques
arabes publiques et semi-publiques... Damas, 1967). C’est certainement a la suite d’un important
travail de critique des sources que 'auteur a fait ce choix, et dans un ouvrage de synthése
sur une question précise, on aurait pu attendre qu’il en rende compte. Toutefois, son livre,
que 'on sent souvent animé du souci de combattre une image négative, sans traiter de I’en-
semble des sciences dans la période fatimide ni chercher P’exhaustivité, présente dans une
grande cohérence organisée autour de la personne du da‘i et sa fonction de transmission de
la doctrine ismaélienne, les institutions et la matiére de 1’enseignement, cette derniére d’une
maniére plus succincte, car elle n’est pas ’objet de ce livre, qui reste cependant par ses rapides

3

exposés historiques, tout a fait accessible 4 un public non-spécialiste.

Marie-Geneviéve (GUESDON
(Bibliothéque nationale, Paris)

Mumtaz Ali TAJODIN SADIK ALl Ismailis Through History, Islamic Book Publishers,

Karachi, 1997.

Y’ai déja eu P'occasion, et ce a plusieurs reprises, de signaler la multiplication des livres
sur I'ismaélisme et, en conséquence, le regain d’intérét pour I'ismaélisme”. Les ouvrages
portent surtout sur 1’histoire de la communauté ismaélienne, et les ismaéliens participent en
nombre A cette entreprise. A cbté de ceux qui ont une formation universitaire, on constate
que les « amateurs éclairés » tiennent une place importante. L’auteur de cet ouvrage appartient
a cette catégorie d’historiens non professionnels qui consacrent la plus grande partie de leurs
loisirs a I’étude de I’histoire de P'ismaélisme. Mumtaz Ali Tajddin Sadik Ali n’est pas un
inconnu dans les études ismaéliennes. En effet, il a 4 son actif plusicurs publications éditées
le plus souvent dans des revues communautaires °. Plusieurs de ses articles portent sur des

4. Voir aussi le cr. du livie de D.S. Khan,
Conversions and Shifting Identities: Ramdev Pir
and the Ismailis in Rajasthan, Manohar, Dethi,
1997.

5. Signalons par exemple : « Sayyida Bibi Imam
Begum », Hidayat (Karachi), 1989, article consacré
4 une Ismaélienne morte 4 Karachi, vers 1870,

et qui est le dernier compositeur d’hymnes sacrés
(gindns) ou encore : « Ramdeo Oir : A Forgotten
Ismaili Saint», Sind Review (Hyderabad,
Pakistan), April 1995, wvol. 32, pp. 24-29,
consacré a ce saint ismaélien qui vécut au
Rajasthan,

BCAI 15 (1999) H. Halm: The Fatimids and their Traditions of Learning, recensé par M.-G. Guesdon

© IFAO 2026 BCAl en ligne

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



