50 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 15

A

ch. m1 a vr suivait alors l’ordre spécifique que le droit successoral de ces deux écoles a
développé au cours des interprétations diversifiées qu’elles ont faites de leurs textes fondateurs.
D’ou le chap. 111 qui traite de la 17° classe d’héritiers : les descendants et les ascendants directs
du de cujus, de quelque degré qu’ils soient (p. 69-91); puis le chap. 1v qui envisage la 2° classe
d’héritiers : les fréres et les sceurs du de cujus et leurs descendants, ainsi que ses grands-parents,
paternels et maternels, de quelque degré qu’ils soient (p. 93-136); puis le chap. v qui considére
Ia 3¢ classe d’héritiers : les oncles et les tantes, paternels ou maternels, du de cujus, et leurs
descendants, ainsi que les oncles et les tantes, paternels ou maternels, du pére et de la mére
du de cujus, et leurs descendants, de quelque degré qu’ils soient (p. 137-158); et enfin, le
chap. vI qui est spécialement consacré a la situation des conjoints (p. 159-199), quand ils sont
I’unique héritier ou en concurrence avec des héritiers de 1*¢, 2° ou 3° classe, tels qu’ils ont été
envisagés dans les chapitres précédents.

Le chap. vII analyse les « rapports (successoraux) de patronat» entre l’ex-propriétaire et
I’esclave « affranchi» (p. 201-216), le chap. v résoud les « cas particuliers » (p. 217-247) et le
chap. 1x analyse les solutions au cas de la mundsaha (p. 249-258), ces trois chapitres suivant la
méme présentation que I’A. en a faite dans ’autre ouvrage. La « Bibliographie » (p. 259-265)
et les index permettent de recourir aux sources ou d’utiliser au mieux le présent ouvrage,
lequel complétait ainsi, en la précédant, I’étude plus volumineuse du droit successoral chez
les sunnites, les zaydites, les zahirites, et les ibadites. Il faut savoir gré au P* A. Cilardo
d’avoir ainsi fourni, avec ses deux ouvrages, un ensemble des plus instructifs quant au droit
successoral de I’Islam classique en ses diverses écoles juridiques. I a en projet un traité
complémentaire qui présenterait 1’état actuel de la législation contemporaine en la matiére
dans les divers pays de tradition musulmane. Nul doute qu’on pourra alors en mesurer la
fidélité et les réformes, selon les pays et leurs traditions juridiques spécifiques.

Maurice BORRMANS
(PISAL, Rome)

Sabine SCHMIDTKE, A Mu‘tazilite Creed of az-ZamahSari (d. 538/1144) (al-Minhdg fi usiil
ad-din). Edited and translated by. Stuttgart, Franz Steiner, 1997 (Abhandlungen
fur die Kunde des Morgenlandes, Band LI,4). 14,5 X 22 cm, 84 p.

Auteur d’un des plus célébres commentaires du Coran — dont Fahr al-Din al-Rizi,
notamment, s’est considérablement inspiré -, al-ZamahSari était en kalam, on le sait, un
adepte des théses mu‘tazilites. Dans une communication au XII¢ Congrés de I’Union européenne
d’arabisants et d’islamisants (UEAI, Malaga, 1984), W. Madelung avait présenté un exposé

de la « Théologie d’al-ZamahSari», non d’aprés le Kas§af (ou elle ne transparait guére), mais
d’aprés un court traité, alors inédit, du méme auteur, intitwlé K. al-Minhag¢ fi usal al-din.

BCAI 15 (1999) S. Schmidtke (éd., trad.): A Mu‘tazilite Creed of az-Zamahsari (d. 538/1144) (Al-minhag fi Usdl al-din), recensé par D. Gimaret
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1998 1I. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 51

C’est ce traité que S. Schmidtke — dont j’ai recensé ici, il y a quelques années, I’ouvrage sur
le théologien imamite al-Hilli? — a entrepris d’éditer (d’aprés les deux manuscrits conservés
respectivement 4 I’Ambrosienne et & Leyde) et de traduire.

Le texte est difficile, et I’édition qu’en donne S. Sch. est, dans I’ensemble, tout a fait
satisfaisante. Je reléve quelques coquilles. P. 53, 1. 3, lire muhdlun (et non muhdlan). P. 55,
n. 27, lire li-yulgimahum. P. 58, 1. 14, lire sahin (et non $§ahin). P. 75, 1. 20, lire hassahum (et
non hassahu). P. 76, 1. 8, lire yuga’u, comme le porte correctement la note 55. Il arrive aussi
qu’en cas de legons différentes, la variante retenue ne soit pas celle que suppose la traduction.
Ainsi p. 54, n. 7 («in it» de la traduction implique bien d’ajouter fihi) et p. 64, n. 4 (la
traduction « other things besides these » implique de lire gayrika et non gayrihima).

La traduction, quant & elle, bien que généralement correcte, souffre d’un certain manque
de rigueur, qu’on ne peut admettre dans des textes de cette sorte ou quantité de termes techniques
ont une acception bien précise. Ainsi on supporte mal qu’al-Qadim soit rendu tantét — comme
il se doit — par «the Eternal » (p. 13), tantét simplement par « God » (p. 16). Autre variation
plus grave : le mot kawn, bien compris p. 13 — méme si la traduction est discutable — au
sens de « spatial relation », est traduit simplement p. 24 par « accident », ce qui rend le texte
incompréhensible, surtout quand S. Sch. fait dire & ’auteur : « The accident has become like
a colour», comme si la couleur n’était pas, elle aussi, un accident (ce terme devant étre
réservé pour traduire ‘arad)! Chez les théologiens, mu‘tazilites ou non, ’opposition entre
kawn et lawn est classique : I'un représente par excellence une catégorie d’accidents que
I’homme est & méme de produire (le mouvement et son contraire, la fixité), alors que 1’autre
représente typiquement ce qui échappe a toute puissance créée.

Ce méme manque de rigueur est tout aussi dommageable dans le passage — certes
difficile au premier abord — de la p. 64, I. 6-12, traduction p. 26, 1. 10-21 (et méme si le
schéma d’ensemble a bien été pergu). A la question, elle aussi classique : « Quelle est la premiére
des obligations imposées a4 1’assujetti (mukallaf)? », al-ZamahSari répond : « Le premier des
actes (af"“al) obligatoires absolument (‘a/a I-itlag), et a I’obligation duquel nul assujetti n’échappe
(la ya'ra min wugabihi mukallafun), est le raisonnement qui conduit a4 la connaissance de
Dieu. » Aprés quoi, al-Zamabh$ari justifie chaque élément de sa réponse. « Si nous disons (je traduis
librement) «le premier des actes », c’est pour qu’on ne nous objecte pas ’obligation de ne
pas €tre injuste (fark al-zulm), qui s’impose a tout étre doué de raison » (ici, autre opposition
classique entre fi'/, «faire», et tark, « ne pas faire», et il est regrettable que ce méme verbe
taraka soit traduit successivement par «to omit» [26,3] et «to refrain from» [26,13]). «Si
nous disons « obligatoires absolument », c’est pour qu’on ne nous objecte pas l’obligation
d’€tre reconnaissant envers Dieu, qui ne s’impose & I’homme qu’au terme d’un raisonnement (...).
Et si nous disons « & I’obligation duquel nul assujetti n’échappe », c’est pour qu’on ne nous
objecte pas l’obligation de restituer un dépét (qui ne concerne évidemment que celui & qui
un dépdt a été confié) (...)».

2. Cf. Bulletin critique n°® 10, 1993, 81-83.

BCAI 15 (1999) S. Schmidtke (éd., trad.): A Mu‘tazilite Creed of az-Zamahsari (d. 538/1144) (Al-minhag fi Usdl al-din), recensé par D. Gimaret
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

52 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 15

Un passage qui, lui, fait grandement difficulté est celui situé au début de la p. 77, ou
est abordé le principe bien connu de l’obligation d’« ordonner le bien et interdire le mal ».
L’auteur y écrit qu’ordonner le bien est obligatoire (wagib); qu’interdire le mal est pareillement
obligatoire (wagib), parce que, dit-il, il est obligatoire (wagib) de ne pas faire le mal (rark
al-munkar). Puis, trois lignes plus bas, il écrit : al-wagib la yuridu I-munkar, ce que S. Sch.
traduit par « the Necessarily Existent (i.e. Dieu) does not want the reprehensible » ! Cette traduction
est absolument invraisemblable. Méme s’il est dit plus haut que Dieu est wagib al-wugid (52,11),
jamais & ma connaissance Dieu n’est ainsi désigné dans les ouvrages des mutakallimiin (on
trouverait cela chez Avicenne), et dans le présent contexte c’est encore plus impossible. Si
vraiment, en [’occurrence, il faut comprendre « Dieu» (mais, dans ce cas, on aurait bien
plutét al-Hakim, comme en 53,13 et 79,4), alors au moins une note explicative s’imposerait
(je ne vois pas, pour ma part, de solution).

C’est 14, du reste, un autre reproche que 1’on fera a cette traduction : le manque de notes
explicatives, ou du moins leur trop petit nombre. Ainsi p. 32, ne convenait-il pas de rappeler
qui sont les Bakriyya? Ou encore, d’expliquer cette singuliére « coutume » de jeter un petit
enfant dans la neige? P. 44, la doctrine de la sarfa (traduit par « prevention ») appelait aussi,
me semble-t-il, une note. Et pareillement, 1’énigmatique raccourci de 65,15-16 (anna minhum
wa minhum).

I est établi qu’al-ZamahSari a été le disciple, en kalam, d’Ibn al-Maladhimi (m. 536/1141) 3,
un adepte de la doctrine d’Abu I-Husayn al-Basri, lequel, on le sait, combattait certaines théses
d’Abi Hagim al-Gubba’i. A la suite de Madelung (dont le point de vue est, en réalité, plus mesuré),
S. Sch. veut a toute force montrer qu’al-ZamahSari « was deeply influenced by the positions
of Ibn al-Malahimi» et était, de ce fait, «largely under the influence of the views of the
school of Abil I-Husain al-Basri» (p. 9). J’en suis, quant & moi, beaucoup moins convaincu,
méme si I’analyse de Madelung n’est pas sans quelque fondement. Il est tout de méme
remarquable que nulle part, dans le Minhag, le nom d’Abi 1-Husayn ne soit cité (contrairement
au Mu'tamad, ol il 1’est en abondance), alors que celui d’Abd Hagim apparait six fois, et sans
que jamais ses théses soient expressément contredites; al-Zamah3ari se contente de les exposer,
paralléelement a celles d’Abi ‘Ali, d’al-Ka'bi, voire de ‘Abd al-Gabbar. Le jugement qui me
parait s’imposer est donc bien plutdt celui que formulait Madelung au terme de son étude.
Quelles qu’aient pu étre par ailleurs les positions propres d’al-Zamah$ari, «in his theological
compendium, he rather lent support to a broadly-based, catholic Mu‘tazilism ».

Daniel GIMARET
(EPHE, Paris)

3. Cf., sur I'édition de son Mu'tamad, Bulletin critigue n° 9, 1992, 61-63.

BCAI 15 (1999) S. Schmidtke (éd., trad.): A Mu‘tazilite Creed of az-Zamahsari (d. 538/1144) (Al-minhag fi Usdl al-din), recensé par D. Gimaret
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1998 I, ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 53

Heinz HALM, The Fatimids and their Traditions of learning. London, 1.B. Tauris, The
Institute of Ismaili Studies, 1997. 112 p., 22 cm.

Aprés des travaux de plus grande ampleur sur le chiisme et les Fatimides (particuliérement
Le Chiisme, récemment traduit en frangais par H. Hougue, Paris, 1995; Kosmologie und
Heilslehre des friihen Ismd‘iliyya. Eine Studie zur islamischen Gnosis. Wiesbaden, 1978; Das
Reich des Mahdi. Der Ausftieg der Fatimiden (875-973), Munich, 1991, traduit en anglais par
M. Bonner, Leiden, 1996), H. Halm publie un ouvrage trés bref sur un aspect trés précis de
I’histoire des Fatimides : 1’enseignement et I’étude, dotés d’une importance particuliére pour
les ismaéliens dés les débuts de la da'wa. Les chroniques et les annales écrites par des auteurs
ismaéliens contemporains ayant pratiquement toutes disparu, a 1'exception de Iftitah al-da‘wa
du Qadi al-Nu'man, les historiens se trouvent cependant devant une abondance de documents
dont ils doivent évaluer la fiabilité. Les ceuvres d’Ibn Ziilaq, al-Musabbihi, al-Quda’i, al-Bata’ihi
sont connues par des fragments ou des citations, notamment dans [’histoire des Fatimides
rédigée par al-Maqrizi sous le titre Itti‘az al-hunafa’ bi-abbar al-a’imma al-Fatimiyyin al-hulafa’
ct dans les ‘Uyin al-ahbar de Idris ‘Tmad al-Din (m. 1468). Les nombreux da‘is de la période
fatimide ont laissé des ouvrages, qui constituent ’essentiel des sources de ce petit volume.
Le premier chapitre relate les débuts de la da‘wa ismaélienne dans le dernier quart du 1x° s.
et I’organisation du califat en Ifrigiya, mettant en valeur la constitution d’un réseau de da'ss.
Le chapitre 11 entre dans le vif du sujet en décrivant la mission des dais et les séances
d’enseignement. Le role du 4a‘f était essentiel dans la doctrine ismaélienne puisqu’il s’agissait
de transmettre le savoir et la sagesse (‘ilm wa hikma) détenus par I'imam. La source principale
est le Kitab al-‘alim wa I-gulam d’Ibn al-Hau$ab, premier da‘f du Yémen. H. Halm insiste
sur plusieurs caractéristiques de I’enseignement de ceux qui furent, d’abord clandestinement
puis plus tard ouvertement, chargés d’enseigner la doctrine ismaélienne : le souci pédagogique,
impliquant une progression dans l’enseignement et un langage adapté a la personne et au
milieu dans lequel ils enseignaient; la diversité sociale des éléves, et il est & noter a ce sujet,
que trés souvent des séances réservées aux femmes sont évoquées; le lien entre I’enseignement
de la §ari‘a, qui s’adressait a tous, et celui de son sens caché, réservé aux initiés. Le contenu
de I’enseignement d’un da‘i peut &tre appréhendé a travers les 120 magalis du Ta'wil da‘'@’im
al-islam du Qadi al-Nu‘man.

Le chapitre 11 traite des Fatimides en Egypte, & travers un rapide tableau historique
s’attardant particuliérement sur les régnes d’al-‘Aziz et al-Hakim et donnant de ce dernier
une image a l’opposé de celle que produisent les chroniques anti-fatimides. S’appuyant, en
particulier sur les décrets pris par le souverain, il trace ’image d’un souverain populaire,
attaché a la justice, qui tenta un rapprochement entre sunnites, duodécimains et ismaéliens
et étranger a la constitution de la religion druze qui le considérait comme un étre divin.

Le chapitre suivant aborde 1’étude et I’enseignement ismaéliens. Les textes fondamentaux
sont les Da'd’im al-Islam du Qadi al-Nu'man et la Risala waziriyya de Ya'qiib ibn Killis qui,
sous le régne du calife al-‘Aziz, établit un centre pour I’enseignement juridique auprés de la

BCAI 15 (1999) S. Schmidtke (éd., trad.): A Mu‘tazilite Creed of az-Zamahsari (d. 538/1144) (Al-minhag fi Usal al-din), recens_é par D. Gimaret
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



