46 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 15

La préface semble également se prononcer sur les intentions de I’A. : « Méme si on sent
ses sympathies, nulle part il ne prend parti sur l’aspect philosophique et théologique des
questions de Job : I'origine et la cause du mal, la responsabilité de I’homme et celle de Dieu,
la souffrance du juste et de I'innocent. Certes, n’est pas métaphysicien qui veut. En exégéte,
il déploie et rapproche imperturbablement les textes. Le procédé laisse voir quelques évidences,
dont une massive : presque tous les commentaires de Job sont un détournement de Job, une
récupération conjointe a4 un évitement. On enrdle le saint homme et on se débrouille pour ne
pas entendre ses questions (...). L’unité de Job n’est pas dans I’identité des figures de Job.
Elle n’est pas positive et dans les textes, mais en quelque sorte négative et hors du texte,
dans la non-réception quasi unanime de ses questions et de son refus de se laisser culpabiliser
pour que Dieu soit absous. Job dérange tout le monde et est inclassable, comme le retour du
tragique en monothéisme. » Et voild qui dit bien combien la lecture de ce livre ouvre de
nouvelles perspectives a la recherche en « exégéses comparées ».

Maurice BORRMANS
(PISAI, Rome)

Gautier H.A. JUYNBOLL, Studies on the origins and uses of Islamic hadith. Aldershot
Ashgate Publishing Limited (Coll. « Variorum Collected Studies Series », CS 550),
1996. 15,5 x 23 cm, xu + 337 + 17 p., corrigenda, index coranique, index / glossaire.

Les onze études de Gautier H.A. Juynboll, né a4 Leyde en 1935, reprises ici dans I’ordre
chronologique de leur parution ont été publiées entre 1971 et 1994, et elles sont représentatives
de Pintérét ininterrompu, jusqu’a ce jour, qu’il manifeste pour la littérature musulmane en
tradition, puisqu’il a été I'un des collaborateurs de la Concordance et indices de la tradition
musulmane, 3 partir du milieu des matériaux de la lettre gayn, et a fait une thése de doctorat
intitulée The authenticity of the tradition literature. Discussions in modern Egypt (Leyde, Brill,
1969, 171 p.). S’il s’est adonné aussi a des recherches sur divers sujets anciens et contemporains,
en 1974 il est retourné définitivement au hadit, et 'on peut méme dire que pour lui I’étude
des chaines de garants est une espéce de jeu dont il a percé maints secrets!

A n’en point douter, sa prise en considération du phénoméne du «chainon commun »
(common link, cl) dans les chaines de garants a représenté un tournant dans ses découvertes.
On sait que J. Schacht (The Origins of Muhammadan jurisprudence, Oxford, 1950, 1979,
p. 171-175) avait attiré Dattention sur I'importance de ce phénoméne dans le développement
du fadit. J., pour sa part, a produit beaucoup plus de matériaux que ceux qui étaient a la
disposition de Schacht, et surtout en a perfectionné Panalyse, dés son Muslim Tradition,
Cambridge, 1983, p. 206-217, et passim; mais aussi ici, a partir de 1V. « Dyeing the hair and
beard in early Islam. A hadith-analytical study» (Arabica XXXIII, 1986, p. 49-75, passim),
ainsi que dans les études suivantes, VI-XI, et notamment en VI, « Some isndd-analytical methods

BCAI 15 (1999) G.H.A. Juynboll: Studies on the Origins and Uses of Islamic Hadith, recensé par Cl. Gilliot )
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1998 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 47

illustrated on the basis of several women-demeaning sayings from hadith literature » (al-Qantara,
Madrid, 10, 1989, p. 343-383), y ajoutant la notion de «chainon partiellement commun »
(partial common link, pcl).

Sur plus d’un point, J. va plus loin que Schacht, ainsi dans n° IX, « Nafi', the mawl/d of
Ibn “Umar, and his position in Muslim hadith literature » (Der Islam 70, 1993, p. 207-244),
qui est un développement de son article « Nafi'», EI? VII, p. 877-878 (éd. frangaise), ol il
montre que sur les 1080 chaines (strands) d’Ibn ‘Umar relevés par al-Mizzi, les trois cinquiémes
sont supposés transmis par Nafi', la majorité d’entre eux étant des « chaines uniques » (single
strands), c’est-a-dire ne comportant pas de « chainons communs » (common links). 11 en résulte
que Nafi* est ’exemple type du « pseudo-chainon commun » (seeming common link), une
espéce de chainon commun artificiel; soit dit en passant, on ne voit pas la raison pour laquelle
la traduction frangaise de 1’article de J. en EI’ a laissé ces termes, non traduits, en anglais.
La chaine, en particulier, opposée a la trame, convient trés bien pour rendre strand.

Les données historiques sur Nafi', comme le montre J., nous semble-t-il de maniére
convaincante, sont peu sfires, & tel point que ’on pourrait peut-&tre aller jusqu’a douter de
son existence historique, tellement son nom est « utile » (Nafi* : nafa’a) pour Malik b, Anas.
Nous ajouterons au dossier une parole attribuée a Ibn ‘Umar qui mit en garde son mawla
Nafi* en disant : « Ne mens pas & mon propos comme le faisait ‘Ikrima a propos d’Ibn ‘Abbas;
il déclara le change (sarf) licite et laissa son fils étre changeur» (al-Dahabi, Siyar a'lam
al-nubald’ V, p. 22). D’autres disent que la premiére partie de cette phrase a été dite par
Sayyid al-Musayyib & son mawla Burd (op. cit., p. 13). Les affranchis pouvaient certes mentir,
mais ils pouvaient également étre utiles pour combler des chaines de garants interrompues!

Pour autant, Ie débat n’est pas clos entre les « schachtiens » et les critiques de Schacht,
comme cela appert dans deux articles que Harald Motzki (« Quo vadis, Hadit-Forschung... »,
Der Islam 73, 1996, p. 40-80; 193-231) a écrit en réponse aux positions de J. concernant Nafi,
et plus généralement sur la littérature du hadit, s’appuyant non seulement sur la littérature
biographique, mais aussi sur une recherche qui porte sur I'Tauméne légale de rupture du je(ne.
Pour lui, les arguments de J. contre I’historicité de Nafi* n’apparaissent pas convaincants.

Le lecteur pressé pourra commencer par lire 1’étude n° XI (« Early Islamic society as
reflected in its use of isndds », Le Muséon 107, 1994, p. 151-194), notamment les p. 191-194,
ol J. donne un résumé de quelques-unes de ses derniéres découvertes. Pour ce qui est de sa
mise en place du concept de « chainon commun », on se référera aux articles mentionnés plus
haut. De fagon générale, on saura gré a4 J. de proposer un sommaire de ses conclusions dans
quasiment chacune de ses études, et aussi d’écrire dans un anglais « oxfordien »!

Il nous est apparu, au fur et & mesure que paraissaient les travaux de J. ici rassemblés,
que ’étude critique des chaines de garants, si souvent négligée de nos jours par certains, a
encore maints secrets a livrer dans la connaissance de la facon dont la littérature en tradition
a vu le jour et s’est développée. Cependant, plusieurs de nos collégues se gardent bien de
négliger I’étude des chaines de transmission, on mentionnera, entre autres : M. Cook, J. Van Ess,
M.J. Kister, M. Fierro, M. Lecker (Muslims, Jews and Pagans, Leyde, 1995; voir notre c.r.
in Rev. Sc. ph. th. 81, 1997, p. 499-500), S. Leder (Das Korpus al-Haitam ibn ‘Adi (st. 207/822).

BCAI 15 (1999) G.H.A. Juynboll: Studies on the Origins and Uses of Islamic Hadith, recensé par Cl. Gilliot )
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

48 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N°¢ 15

Herkunft, Uberlieferung, Gestalt frither Texte der ahbar Literatur, Francfort sur le Main;
voir notre c.r. in Arabica XLI (1994), p. 297-300), H. Motzki (Die Anfiinge der islamischen
Jurisprudenz, Stuttgart, 1991; voir notre c.r. in JESHO XXXVII, 1994, p. 75-80), M. Muranyi
(récemment : Beitrdge zur Geschichte der Hadif- und Rechtgelehrsamkeit der Malikiyya in
Nordafrika bis zum 5. Jh. d.H., Wiesbaden, 1997; voir notre c.r. a paraitre, dans Stud. Isl.),
G. Schoeler (Charakter und Authentie der muslimischen Uberlieferungen iiber das Leben
Mohammeds, Berlin, 1996; voir notre c.r. in Rev. Sc. ph. th. 81, 1997, p. 500), U. Rubin
(The Eye of the beholder, Princeton, 1995; voir notre c.r. in Rev. Sc. ph. th. 80, 1996, p. 474-475).

L’apport spécial et positif de J. dans ce domaine consiste en la systématisation technique
qu’il emploie dans 1’étude des chaines de garants. Pourtant des études de cas, comme celles
de H. Motzki, M. Muranyi et autres, montrent que la systématisation en ce domaine a ses
limites. Il convient donc que les «schachtiens» et les critiques de la méthode de Schacht
poursuivent leurs travaux, aussi bien dans la voie de la systématisation, que dans celle de
I’étude des cas, continuant a entretenir un dialogue fructueux.

Claude GILLIOT
(Université de Provence)

Agostino CILARDO, Diritto ereditario islamico delle scuole giuridiche sunnite (hanafita,
malikita, $afi‘'ita e hanbalita) e delle scuole giuridiche zaydita, zahirita e ibddita
(casistica). Istituto per I’Oriente C.A. Nallino, Roma, Istituto Universitario Orientale,
Napoli, 1994. 16,5 X 24 cm, 701 p.

Il manquait & ’eeuvre magistrale du regretté Y. Linant de Bellefonds, & savoir son Traité
de droit musulman comparé dont trois tomes parurent successivement en 1965 et 1973 (Mouton
& Co.) (1 : théorie générale de l’acte juridique; 2 : le mariage et sa dissolution; 3 : la filiation,
les incapacités, les libéralités entre vifs), la partie qui traite du droit successoral, dont on sait
qu’elle appartient au statut personnel dans les pays d’Islam. A. Cilardo, professeur associé¢ a
I’Institut universitaire oriental de Naples, & qui I’on doit déja Teorie sulle origini del diritto
islamico !, propose avec cet ouvrage une approche casuistique de ce droit successoral tant en
sunnisme qu’en zaydisme, en zahirisme et en ibadisme, en y pratiquant une étude comparative
des solutions proposées, cas par cas, par ces diverses écoles juridiques musulmanes.

Les chap. 1, II et 111 y sont & considérer comme une introduction générale. Le chap. 1 traite,
en effet, des principes généraux du droit successoral islamique (p. 31-80) : 'ouverture de la
succession, les qualités requises pour hériter, les ordres d’héritiers, ’augmentation (radd) ou
la réduction (‘awl) proportionnelle, 'exclusion totale ou partielle. Le chap. 11 présente les

1. Cf. Bulletin critigue n® 13, 1997, p. 49-50.

BCAI 15 (1999) G.H.A. Juynboll: Studies on the Origins and Uses of Islamic Hadith, recensé par Cl. Gilliot
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



