34 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 15

lui reprochera qu’un flottement dans le systéme de transcription et un nombre important
d’erreurs typographiques qu’une seconde édition devrait permettre de corriger.

L’ouvrage offre ensuite aux chercheurs un résumé de sept contes inédits (p. 145-249)
suivi d’une présentation détaillée du contenu du ms. Reinhardt (ou ms. Strasbourg) énumérant
les contes, signalant leur emplacement et précisant les principales variantes qu’ils contiennent
par rapport aux récits connus (p. 251-264).

Luc DEHEUVELS
(INALCO)

The Thousand and One Nights in Arabic Literature and Society, R.G. Hovanissian et
G. Sabagh éd. (Twelfth Giorgio Levi della Vida Biennal Conference). Cambridge
University Press, Cambridge (U.K.), 1996. 14 x 22 cm, 121 p.

Ce volume réunit les contributions présentées lors de la remise & André Miquel du
Giorgio Levi della Vida Award in Islamic Studies, en mai 1989. Outre une « Présentation »
de G. Sabagh et une «Introduction» de F. Malti-Douglas, ainsi qu’un « Index» en fin de
volume, il comprend sept études :

» A. Miquel : «The Thousand and One Nights in Arabic literature and society »;

¢ J.E. Bencheikh : « Historical and mythical Baghdad in the tale of ‘Ali b. Bakkar
and Shams al-Nahar, or the resurgence of the imaginary »;

¢ Roy P. Mottahedeh : « “4j@’ib in The Thousand and One Nights »;

¢ F. Malti-Douglas : « Shahrazad feminist »;

o S. A. Bonebakker : « Nihil obstat in storytelling? »;

e« M. Mahdi : « From history to fiction: the tale told by the king’s steward in The
Thousand and One Nights »;

o S. Segert : « Ancient Near Eastern traditions in The Thousand and One Nights ».

Ces contributions sont, il faut bien le dire, d’un intérét inégal. Certaines d’entre elles sont
manifestement des travaux de circonstance, « recyclant » des publications antérieures sous une
forme plus ou moins allégée : tel est le cas notamment de celle d’A. Miquel, qui résume
certaines des idées qu’il avait développées notamment dans ses Sept contes des Mille et une nuits
(Paris, 1981). D’autres, inédites en 1986, ont été publiées depuis : celle de J. E. Bencheikh, qui
constitue un chapitre de sa contribution a J. E. Bencheikh, Cl. Brémond et A. Miquel Mille et
un contes de la nuit (Paris, 1991), celle de M. Mahdi, reprise dans le volume supplémentaire
a son édition du Ms Galland des Nuits (Leyde, 1994) et celle de S. Bonebakker dont I’A.
signale qu’il I’a publiée, sous une forme modifiée, en 1992.

On ne saurait évidemment faire grief aux auteurs de cet état de choses, dont sont sans
doute responsables les contraintes de la vie universitaire, ainsi que les régles d’un genre quelque
peu académique; on regrettera toutefois que la publication fort tardive de ce volume ait
contribué dans une large mesure a4 en déflorer le contenu.

BCAI 15 (1999) A. Chralbi: The Thousand and One Nights in Arabic Literature and Society, recensé par J.-P. Guillaume
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1998 I. LANGUE ET LITTERATURE ARABES 35

Globalement, les études rassemblées ici peuvent étre classées sous deux rubriques : celles
qui, se fondant sur une approche philologique, s’attachent & identifier I’origine de certains
thémes ou de certains contes des Nuits (M. Mahdi, S. Segert), ou encore a cerner le statut de
Ia littérature d’imagination en général (R. Mottahedeh, S. Bonebakker); et celles qui entendent
développer une interprétation personnelle de tel ou tel conte ou ensemble de contes (A. Miquel,
J.E. Bencheikh, F. Malti-Douglas). Parmi les premiéres, on notera principalement celle de
R. Mottahedeh, qui ouvre des pistes fort intéressantes : en notant que les adjectifs ‘agib et
garib (auxquels il faudrait, selon moi, ajouter mutrib et, encore qu’il soit un peu moins fréquent,
‘ibra) occupent une place centrale dans le métadiscours auto-descriptif des Nuwits et de toute
Ia tradition narrative arabe, il jette les bases d’une réflexion qui, menée a son terme, permettrait
de cerner plus clairement et plus finement le statut de cette littérature.

Une telle précaution méthodologique fait en revanche défaut aussi bien a la contribution
de M. Mahdi qu’a celle de S. Bonebakker, qui, I’un et ’autre — et ce en dépit d’une érudition
qu’il faut saluer — font un emploi non-critique, et, partant, discutable, de la notion de
« fictionnalité » pour qualifier, notamment, les Nuits. Le premier, s’attachant a mettre en
paralléle le « Conte du pourvoyeur » (n° 305 de Chauvin) avec la version plus ancienne donnée
par al-Tanihi (4/-Farag ba'd al-Sidda, n° 478 de 1’éd. Saligi), pose d’emblée que la seconde
serait « historique », alors que 1’autre ressortirait & la « fiction ». Or, une telle affirmation ne
va nullement de soi. Ou bien, en effet, ces deux termes renvoient simplement a3 un jugement
« objectif » quant a I’existence ou non d’un référent extérieur au récit, auquel cas la fictionnalité
du conte des Nuits est banalement évidente, mais I’historicité de 'anecdote du Farag est en
revanche tout aussi banalement problématique. Ou bien ces deux termes renvoient a un type
particulier de pacte narratif, et alors ’affirmation en question est & peu prés indécidable : rien
n’oblige 4 penser qu’al-Taniihi et le public qu’il visait considéraient I’anecdote en question
comme historiquement vraie, ni que les transmetteurs / compilateurs des Nuits et leur public
voyaient dans le « Récit du pourvoyeur » une fiction : le plus probable était que ni les uns
ni les autres ne se posaient la question en ces termes. L’analyse de M. Mahdi montre
au demeurant, & plusieurs reprises, qu’il entend « fictionnel » au premier sens (comme
« non-historique », voire tout simplement, comme « invraisemblable ») et « historique »
au second (comme «qui est tenu pour ou présenté comme s’étant réellement produit »),
ce qui ne contribue pas a dissiper l’ambiguité. Je serais, quant & moi, tenté de penser
qu’al-Tanthi et les Nuits ont fondamentalement la méme visée — distraire le lecteur —
mais qu’ils I’obtiennent par des voies en partie différentes, le public «savant» auquel est
destiné le Farag étant notamment plus exigeant sur la « vraisemblance » du récit, c’est-a-dire
sa conformité & un ensemble de représentations partagées sur le contexte, entre autres
historique, ou il s’inscre.

La contribution de S. Bonebakker, abordant I’attitude des juristes et théologiens musulmans
a I’égard de la littérature narrative, est particuliérement riche en informations et en pistes
intéressantes; elle n’en péche pas moins, & mon sens, par une assimilation hétive entre
«fictionnel », qui est, il faut le souligner encore, une catégorie littéraire, et « fabuleux»
« surnature!l », ou tout simplement «invraisemblable», qui sont des catégories cognitives,

BCAI 15 (1999) A. Chralbi: The Thousand and One Nights in Arabic Literature and Society, recensé par J.-P. Guillaume
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

36 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 15

culturellement déterminées de surcroit. Cela ’améne & sous-exploiter la problématique de
I’animal parlant (c’est-d-dire de la fable animaliére), qui me parait cruciale dans la mesure ol
elle est le seul biais par lequel la culture arabe médiévale a rencontré explicitement la
fictionnalité : P’affirmation de certains exégétes du Coran, relevée par S. Bonebakker, selon
laquelle les fables animaléres sont licites parce que les animaux ne sont pas nécessairement
privés de parole, me semble prendre exactement le contre-pied de la position d’Ibn al-Muqaffa®
dans la «Préface » de Kalila wa Dimna : ’animal parlant et raisonnant, représentant une
impossibilité a priori, fonctionne précisément comme un signe permettant au lecteur avisé de
dépasser le sens obvie du texte (son argument narratif) et d’en extraire la legon, la vérité
générale, qu’elle recéle. Autrement dit, la fictionnalité de la fable, exhibée sans ambiguité,
constitue un élément indispensable a la réalisation de son programme. Dans 1’écart entre ces
deux positions apparait I’amorce d’une problématique qui semble particuliérement intéressante.

Plus bref, I’article de S. Segert appelle moins de commentaires : il s’agit, pour I’essentiel
d’une synthése — utile au demeurant — de travaux antérieurs visant d souligner la présence
dans les Nuits d’éléments empruntés aux traditions du Moyen-Orient antique.

Les trois autres contributions, on 1’a dit, se rattachent, selon des modalités diverses, a
une approche interprétative des Nuits. A. Miquel illustre succinctement la fagon dont quelques
contes s’insérent dans un contexte social et historique particulier, qui permet d’en éclairer
certains détails; la démarche, menée avec autant d’érudition que de prudence, a assurément
fait ses preuves, mais le lecteur, on I’a dit, ne trouvera ici rien de neuf par rapport aux
travaux précédents de I'A.

La contribution de F. Malti-Douglas occupe une position particuliére par rapport aux
autres, dans la mesure ol elle s’attache a présenter deux «relectures» féministes du récit-
cadre, dues respectivement a E. Phelps et & N. El-Saadawi. Dans la mesure ou il s’agit
d’ceuvres a visée littéraire, il serait vain de souligner — une fois de plus, tant cette tendance
est répandue — qu’elles se fondent I'une et I’autre sur une vision trés fortement réductrice
des Nuits, s’en tenant exclusivement au récit-cadre et oubliant commodément le reste (qu’en
serait-il d’une interprétation féministe du « Pé&cheur et du djinn » ou de « La ville de cuivre »?)
On notera simplement ’assez réjouissante recaractérisation de Sahriyir, sous la plume de
N. El-Saadaoui, en un « male chauvinist pig» idéaltypique; reconnaissons que le personnage
8’y prétait.

En ce qui concerne, enfin, la contribution de J. E. Bencheikh, on ne peut que renvoyer
au compte rendu de sa version originale, paru ici-méme ?°, et, pour une discussion plus
générale de la méthode mise en ceuvre, 4 la note critique de Cl. Brémond « Les nuits
illuminées », parue dans Studia Islamica n°® LXXII (1990), p. 165 sqq.

Jean-Patrick GUILLAUME
(Université Paris 3)

26. Cf. Bulletin critiqgue n°® 9, 1992, p. 27-30.

BCAI 15 (1999) A. Chralbi: The Thousand and One Nights in Arabic Literature and Society, recensé par J.-P. Guillaume
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1998 I. LANGUE ET LITTERATURE ARABES 37

Anwar LUQA, ‘Awdat Rifd'a al-Tahtawi. Préface de Mungi al-Samli. Editions Dir
al-Ma‘arif, Sousse, Tunisie, 1997. 15,5 x 24 cm, 262 p.

Dans son introduction I’auteur rappelle qu’al-Tahtawi connaissait la Tunisie et que le role
qu’il a joué pour éveiller les esprits en Egypte est tout a fait paralléle aux efforts de moder-
nisation prodigués par les Tunisiens Ibn Abi al-Diyaf et Hayr al-Din al-Tanisi. Il constate
ensuite que, contrairement & ce qui se passait au Caire au temps ol il était lycéen, plus
personne aujourd’hui ne met en doute, sur les bords du Nil, I'importance historique de Rifi‘a
et de sa rihla a Paris. L’auteur s’explique ensuite sur le portrait double qui orne la premiére
de couverture et évoque la profonde amitié qui le liait & celui qui I’avait congu, le dessinateur-
graveur Louis Filastin, mort prématurément. Enfin il annonce le contenu du livre; il s’agit
de dix chapitres reprenant les textes de préfaces, articles, conférences qui s’échelonnent de
1958 a 1995.

1. C’est par hasard que le premier contingent de boursiers égyptiens que Muhammad ‘Ali
envoie se former en Europe va étre dirigé sur la France et non sur I'Ttalie. C’est encore par
hasard que I’Azharite R.T. en fera partie — en qualité d’imdm. Mais ce n’est pas le hasard
qui fait que ce cheikh de vingt-cing ans va &tre le seul du groupe a devenir célébre aprés
avoir passé cing ans & Paris (1826-1831). Ses qualités personnelles, sa motivation, sa soif de
tout connaitre attirent sur lui ’attention de Jomard, le responsable scientifique de la mission
egyptienne. Ce géographe est 1’un des savants ayant accompagné Bonaparte lors de I’Expédition
d’Egypte et le concepteur de la monumentale Description d’Egypte. 11 voit en Tahtawi celui
qui est capable de devenir le traducteur et le professeur dont I’Egypte a besoin. Dés lors on
partage I’avis de ’auteur : cette premiére mission scientifique A Paris est « la mission de R.T. ».

2. Donc R.T. a rendez-vous avec ’histoire. Le jeune Sa‘idien prépare sa célébre Rikla
par des déplacements plus réduits, de Tahta a Qena, de Qend au Caire, c’est-a-dire pour lui
al-Azhar ou le sort lui permet de trouver parmi ses professeurs Hasan al-*Attar, un esprit ouvert,
éclairé, qui va demander & Muhammad ‘Ali de joindre Rifa‘a, en surnombre, & la mission
qu’il a décidé d’envoyer.

3. La longueur relative de ce chapitre est due au fait qu’'A.L. y donne une analyse
détaillée du Tahlis al-ibriz fi talhis Bariz. Des textes importants et savoureux sont cités. Ainsi
celui-ci ou R.T. estime qu’a cette époque-la les Frangais ne sont chrétiens que de nom et,
honnétement, il produit la traduction de ’opinion de ’orientaliste Sylvestre de Sacy qui lui
conseille de mettre un bémol & ses assertions.

4. A peine débarqué a Marseille, R.T. cst amené a vivre une expérience qui 1’émeut
profondément : il entre dans un café entouré de glaces. Il y voit reflétée une foule considérable
au milieu de laquelle il se reconnait et reconnait ses camarades égyptiens. 11 se découvre
et découvre les autres. Sur cette découverte de l'identité I’auteur fait un commentaire trés
lacanien. Et le jeu de miroirs va se poursuivre durant les années d’exil et de formation. Parce
qu’il rencontre Sylvestre de Sacy R. T. s’intéresse a al-Farabi. D’avoir lu Montesquieu, le voila
qui relit Ibn Haldan. Champollion vient alors de déchiffrer les hiéroglyphes égyptiens et c’est

BCAI 15 (1999) A. Chralbi: The Thousand and One Nights in Arabic Literature and Society, recensé par J.-P. Guillaume
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



