1997 I. LANGUE ET LITTERATURE ARABES 29

Ahmad AL-Twili, al-Hayat al-adabiyya bi-Tinus fi al-‘ahd al-hafsi. Kulliyyat al-Adab
wa-l-‘ulim al-insaniyya, Kairouan, 1996. 15,5 x 24 cm, 700 p.

Voici une thése qui vient compléter, pour la période hafside, les volumes consacrés
respectivement aux littératures aghlabide, sanhajite, fatimide et husaynite par M.M. al-*‘Abidi %5,
M. Yalaoui, H.R. Idris et M.H. Ghozzi. Ces monographies préparent la monumentale Histoire
de la littérature en Tunisie, en voie de publication 4 Bayt al-Hikma, et dont manque encore
la section antique et médiévale. Le texte publié est intégralement celui discuté en soutenance
en 1984. En guise d’introduction, 1’auteur commence par une présentation critique des sources
(p. 19-27) : livres d’histoire, catalogues de maitres et d’ouvrages, récits de voyages, classes
des malikites, biographies littéraires, livres modernes. On s’étonne de ne trouver mentionné
nulle part le dictionnaire de Muhammad Mahfuz : Taragim al-mu’allifin al-tunisiyyin, Beyrouth,
Dar al-Garb al-Islami, dont pourtant les trois premiers tomes étaient parus au moment de
la soutenance de cette thése. Puis 1’auteur donne (p. 29-43) une liste séche des principaux
événements historiques et culturels de la période considérée, soit de 600 a 950 = 1204 a 1543.
Notons tout de suite que le livre comporte exclusivement les dates hégiriennes, ce qui est un
inconvénient quand on veut établir des comparaisons ou rapprochements avec le Moyen Age
occidental.

La premiére partie (p. 49-289) est un vaste catalogue des écrivains de la période hafside
et de leurs ceuvres, classés dans 1’ordre chronologique de leur mort. L’auteur a pu en repérer
cent quatre-vingt-dix-huit. Les notices ont une dimension variant de vingt lignes & six pages.
Parmi les écrivains relativement connus, citons le sultan Abi Zakariyyad (p. 59-62), al-Tifasi
(62-68), al-Ta’i (76-81), Ibn “Usfir (101-106), Ibn Sabbat (117-120), Hazim al-Qartaganni (129-
134), al-Garnati (145-149), Ibn al-Dabbag (150-154), Ibn Rasid (189-193), al-Amidi (229-234),
Ibn Haldon (235-240), ou l'on apprend qu’il a écrit 515 vers, etc. Quand les sources le
permettent, 1’auteur donne une estimation quantifiée de la production de 1’écrivain. La consul-
tation de cette liste n’est pas toujours trés facile. Le livre ne comporte pas les italiques qui
pourtant rendent de grands services. A part un article en anglais et le livre de Brockelmann en
allemand, les sources non arabes sont uniquement en frangais. Elles relévent souvent de la
plus haute fantaisie et manquent grandement de précision. Le recours a la bibliographie systé-
matique (p. 554-559) n’est pas toujours utile.

La deuxiéme partic (p. 293-360) est consacrée au cadre et aux composantes de la vie
littéraire. Se situant dans la tradition ifrigiyenne, Tunis prend la succession de Kairouan et
de Mahdia. Les facteurs de développement de la littérature sont la croissance urbaine, ’im-
migration andalouse, P’encouragement des sultans hafsides, les différentes écoles et la place
géographique de Tunis qui bénéficie du rayonnement de la mosquée Zaytiina. Cette ville remplace
en partie Bagdad, aprés sa chute, et Le Caire, aprés ’arrivée des mamliiks. Elle représente un
objectif pour de nombreux voyageurs.

25. Cf. Bulletin critique n° 13, 1996, p. 30.

BCAI 14 (1998) A. al-Twili: al-Hayat al-adabiyya bi-Tnus fi al-‘ahd al-hafsi, recensé par J. Fontaine
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

BCAI 14 (199
© IFAO 2026

30 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 14

Les séances littéraires et scientifiques se tiennent surtout chez les princes. Par exemple,
Abll Zakariyya réunit les poétes chaque samedi. Ceux-ci exercent entre eux une concurrence
déloyale et se voient parfois infliger des punitions exemplaires. Le sultan al-Mustansir invite,
pour le chant et la poésie, dans ses résidences de la Kasbah ou de Ras al-Tabiya. Les immigrés
andalous, dans leurs jardins irrigués par les eaux de Zaghouan, sont aussi des hbtes recherchés.
Ils ne se privent pas du plaisir du vin pour aiguiser 1’esprit par I’échange de bons mots.
Avec le temps, les sujets seront davantage religieux.

La condition sociale des lettrés est variable. Certains exercent des fonctions administratives,
dont la plus recherchée est le seing et le paraphe (al-‘alama) donnant droit & composer la
formule dédicatoire propre au sultan. Ce sont parfois des aristocrates cultivés comme Ibn
al-Abbar ou ‘Abdallah al-Tigani. Ils sont aussi employés comme responsables des waqgfs ou
du ministére de la mer. Souvent ils vivent du mercenariat de la poésie en I’honneur du sultan.
Ils participent alors & des concours qui peuvent leur valoir une prébende mensuelle, ou <<
cadeaux princiers ou encore une exemption des droits de douane. Mais d’autres p2it3 o
réussissent pas a approcher 1’élite politique. Les fonctions religieuses leur sont égninnize
attribuées : imam de la Grande Mosquée, prédicateur, mufti comme al-Burzuli, gadr /-gc:.o
ou ambassadeur. Ils peuvent pratiquer d’autres métiers : commergant, relieur, pro‘escens,
Mais un grand nombre vit dans la pauvreté et se plaint amérement des vicissitudes Ju sorl,
Peu de femmes de lettres sont remarquées, comme 1’épouse d’Abl Zakariyya ou I3 "=-ues
de la famille al-Tigani, sans oublier la sainte Sayyida al-Maniibiyya.

Sujets aux caprices du prince, objets de concurrence pour les postes, les lettrés, pouriant
prévenus, sont victimes de réglements de compte et de vengeances. Quelques-uns meurent da:
des circonstances atroces. Et si peu d’Orientaux viennent a Tunis, en revanche, beaucoup de
Tunisiens effectuent le voyage de 1’Orient (surtout Egypte, Syrie et Hijaz), pour accomplir le
précepte du pélerinage, enseigner, voyager ou établir des relations commerciales. Parfois, ils
sont contraints a 1’exil ou & la fuite, selon les renversements politiques. Dans 1’autre sens, Tunis
recoit I'immigration andalouse qui y prolonge les derniers éclats de sa civilisation.

La troisiéme partie passe en revue la production littéraire (p. 363-522). La difficulté d’étudier
la poésie hafside vient de la petite quantité des textes et de la longue durée de la période
considérée. La louange tient la premiére place. S’agissant des califes et des princes, aux thémes
classiques (courage, générosité, vertus), s’ajoute le désir d’étre le porte-parole des hafsides.
Le recours a la lignée va jusqu’a la sacralisation du prince. Les qualités intellectuelles
accompagnent les victoires militaires : histoire des événements, description des combats, justi-
fication 1égale de 1’exécution des révoltés, défaite des Bédouins. La relation entre le poéte et
son mécéne est la recherche du gain ou de la fonction. Face & Abi 1-‘Abbas Ahmad, Ibn Haldiin
manifeste sa crainte de voir réussir les complots des ennemis et, s’il s’occupe de science, ce
n’est pas pour négliger le prince. A ces sentiments intéressés, se méle la fierté de ’auteur pour

e G

son propre livre et sa vie personnelle.

La louange du Prophéte est souvent précédée d’une introduction amoureuse ou d’une
description de la nature, et de quelques vers manifestant la repentance avant les fins derniéres
et un appel 4 la miséricorde divine. Les étapes de la vie du Prophéte sont suivies avec exactitude.

8) A. al-Twili: al-Hayat al-adabiyya bi-Tunus fi al-‘ahd al-hafsi, recensé par J. Fontaine
BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1997 I. LANGUE ET LITTERATURE ARABES 31

On sent l'influence d’al-Saqratisi (ob. 1073). Dans les missives en prose, les auteurs intercalent
des propos d’amitié pour le destinataire, des veeux et des félicitations, dans un but parfois
intéressé. La jactance des princes est un plaidoyer pour la justesse de leur gouvernement politique,
accompagnant souvent un lyrisme authentique devant les manifestations de ’amour et de la
vie de plaisir. L’élégie funébre envers les enfants ou les épouses exprime la chaleur de I’affection,
la sincérité du sentiment, I’intensité de la douleur, la satisfaction du décret divin et 1’hésitation
devant la cruauté du destin, sans oublier la dimension universelle de la souffrance. Ce genre
s’étend 3 la beauté perdue de la ville de Turis conquise par les Espagnols.

La satire des personnages montre I’exagération des injures et ’ironie. On remarque une
satire curicuse de la sebkha du Sud tunisien (p. 411). Pour ce qui concerne la poésie amoureuse,
on regrettera que l’auteur n’ait pas cru bon de donner des points de comparaison avec la
poésie des époques précédentes. L’émotion de l’amant est exprimée avec des expressions
soufies, chez Muhammad al-Zarif, et une absence totale de la description de I'aimée: le
désespoir conduit a I’ascétisme. Quant aux introductions amoureuses, clles sont une préparation
psychologique 4 la louange du prince. Les promenades dans les jardins qui entourent Tunis
font 1’objet de descriptions minutieuses et les effets de lumiére et d’ombre manifestent un état
psychologique particulier. Les réalisations architecturales et les monuments urbains, comme
’aqueduc romain restauré, occupent les poétes de 1’époque. La poésie bachique est combattue
par des sultans dés la fin du xm® siécle et elle est remplacée par les exhortations religicuses
et morales, présentées sous forme de sentences concises.

Sur le plan de la technique stylistique, I’intérét pour la métrique débouche sur I'imposition
de contraintes (Juziim ma ld yalzam). Le manque d’imagination propre est visible dans les pastiches
poétiques, les poémes dont on renverse le sens ancien, les strophes de cing vers, 'imitation
des muwassahat andalouses, I'improvisation du deuxiéme hémistiche d’un vers (igaza), ’abus
des figures de style. La seule originalité viendrait des poémes rédigés en commun ou des zagals
en langue populaire.

Le genre épistolaire est une des manifestations de la prose (p. 463-522). S’agissant des
relations officielles, la lettre se caractérise par la prose rimée, les figures de style et les indications
historiques. Quand elle s’adresse au sultan, elle péche par excés d’artifice. Dans les rapports
d’amitié, on recherche les mots rares. Les testaments sont émaillés de conseils sapientiels, de
proverbes et de sentences. Pour I’enseignement, on utilise volontiers les résumés (Ibn “Arafa)
et les commentaires (Ibn Sabbat et Ibn Nagi). L’autobiographie est représentée par Ibn Haldin
(p. 483-485) qui montre sa crise psychologique et par ‘Abdallah al-Targuman (p. 486) : on
s’étonne que, pour deux textes aussi intéressants, ’auteur ne cite aucune étude ni référence.
Pour la relation de voyage d’al-Tigani [1306-1309], il se contente, sur six pages, d’une énumé-
ration séche de ses étapes et signale que le livre a été publié par « un orientaliste » (sic, p. 489)!

L’érotologie chez al-Tifadi et al-Nafzawi utilise un cadre religieux pour justifier I’épi-
curisme du contenu. A ce propos, ’auteur cite la thése de Bouhdiba dans le texte ronéoté, alors
que le livre a été publié aux PUF en 1975. Les ouvrages de médecine offrent un réel intérét
linguistique. Les chroniques d’Ibn al-Samma° et d’Ibn Qunfud perpétuent la gloire de la dynastie
hafside, mais ce que lauteur appelle leur naz'a adabiyya se limite, selon lui, a ['aspect

BCAI 14 (1998) A. al-Twili: al-Hayat al-adabiyya bi-Tnus fi al-‘ahd al-hafsi, recensé par J. Fontaine
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

32 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 14

linguistique. Les biographies fournissent de précieux renseignements sur 1’activité littéraire.
Quant aux écrits religieux, ils constituent un refuge en temps de troubles. L’auteur mentionne
(p. 511) plusieurs manuscrits de mystique dont il ne nous livre pas la substantifique moélle.
L’ceuvre fondamentale de Hazim al-Qartaganni en rhétorique n’est mise en valeur par aucune
référence (p. 518). L’ensemble de cette prose offre la particularité de s’éloigner de I'influence
andalouse maniérée et de revenir au style du Coran et du hadit. L’art du tarassul est aussi un
retour & la vieille tradition.

La bibliographie de 25 pages n’établit pas de distinction entre les sources et les études.
La disposition typographique uniforme n’en facilite pas la consultation. L’index est volumineux
parce qu’il utilise le méme corps que le texte, qu’il maintient un grand espace entre les lignes
et qu’il ne dispose pas la liste selon deux colonnes, d’ol les blancs impressionnants. Pour ce
qui concerne les noms, on aurait aimé voir bien distingués d’une part les écrivains de la
période considérée et d’autre part les autres noms. L’index des ouvrages est réparti d’abord
selon les titres (35 pages), puis selon les auteurs (40 pages) ce qui répéte en grande partie celui
des noms.

L’auteur a montré beaucoup de courage de s’attaquer a cette époque hafside, considérée
habituellement comme un temps de sommeil pour la littérature arabe. Mais le manque de
problématique au point de départ se fait ressentir sur I’ensemble de la démarche et dans
’absence de véritable synthése en fin de volume. Dans sa conclusion (p. 523), I’auteur trouve
que la période hafside constitue un « 4ge d’or» du point de vue littéraire. Ce résultat sur-
prend le fecteur qui trouve la moisson bien pauvre pour 350 ans de production. Cette thése
vaut pour son intérét documentaire, méme si on aurait souhaité parfois plus de précision
dans les références. A partir de cette quéte, on peut s’attendre désormais, ou bien a des éditions
d’ouvrages encore manuscrits et signalés ici, ou bien a une anthologie qui sera peut-&tre
Peeuvre du projet de Bayt al-Hikma.

Jean FONTAINE
(IBLA, Tunis)

Al-Tahir AL-HAMMAMI, Harakat al-Tali‘at al-adabiyya fi Tinis 1968-1972 (Mouvement
de I’Avant-Garde littéraire en Tunisie 1968-1972). Dar Sahar, Kulliyyat al-Adab,
Manntiba, 1994. 16 X 24 cm, 284 p.; 18 tableaux; fac-similés de caricatures, de
pages de journal ou de revue; photographies d’auteurs.

L’auteur de cette étude est lui-m&me un écrivain, un poéte de talent, et un universitaire.
La dédicace, datée de 1989, est adressée au P* Hamadi Sammiid, rhétoricien renommé; a
ceux qui se retrouvaient, sahirina, a 1'Ibla, le Centre connu d’études arabes animés & Tunis
par les Péres Blancs; et aussi & la jeunesse, des étudiants souvent, qui s’est associée & ce mou-
vement avant-gardiste dont al-Hammami a été, avant qu‘e d’en &tre le: mémorialiste, '1’'un des
acteurs les plus actifs et les plus féconds. - S '

BCAI 14 (1998) A. al-Twili: al-Hayat al-adabiyya bi-Tnus fi al-‘ahd al-hafsi, recensé par J. Fontaine
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



