1997 VI. VARIA 193

sur le théme littéraire de I’architecture et des palais et jardins (G. Borras Gualis), sur les
Khardjas, et sur divers thémes de linguistique.

Les 33 communications restantes ne sont pas structurées en grandes parties. La majorité
porte, évidemment, sur des thémes relatifs a la civilisation arabo-musulmane classique, envisagée
sous un angle principalement philologique et littéraire. Quelques-unes intéressent cependant
des périodes plus récentes (V. Gozalvez Pérez : « Notas sobre la colonizacidn agricola en el
Protectorado de Espafia en Marruecos »; C. Juarez : « Infraestructura hidrdulica y crecimiento
econdmico en la Marina Baja (Alicante) », ou encore, détonnant quelque peu dans cet ensemble,
il faut le reconnaitre, une « Approche historico-littéraire de : Victor Hugo, Les Pauvres Gens,
vers 1 a 43 »).

Parmi les articles concernant la civilisation arabo-musulmane, je signalerai, de fagon
forcément un peu arbitraire, et en laissant de c6té les contributions purement philologiques :
J. Alubudi, « Dos viajes inéditos de Safwan b. Idris », oll se trouve la traduction du texte de
deux rihla/s inédites réalisées dans I’Andalus oriental et dans P’actuelle Andalousie par un
katib et poéte murcien de la seconde moitié du x11° siécle; H. Muhammad el-Eryan, « Las
mujeres y el matrimonio en el Kitab al-‘igd al-farid de 1bn “Abd Rabbihi al-Andalusi», ol se
marque bien I'importation des thémes orientaux & Cordoue durant la premiére moitié du
x¢ siécle, époque de formation de la littérature andalouse; M. Espinar, « Escrituras arabes
romanceadas sobre la acequia de Ainadamar (siglos XIV-XVI)», qui contient les traductions
médiévales en castillan de documents arabes antérieurs a la Reconquéte, relatifs a Iirrigation
de terres de la périphérie de Grenade, ainsi que des documents d’époque chrétienne concernant
les mémes biens fonciers; deux articles sur I’arabisant Julian Ribera (M. Fierro et B. Lopez

Garcia); T. Garulo, « Un poeta menor del siglo v/ x1: Abd Ya'far b. S?urgl », avec la traduction
des passages d’Ibn Bassam relatifs & cet auteur; deux travaux sur le philosophe et savant andalou
du xmn® siécle Ibn Bagga (Avempace) (J. Lomba et J. Samsé); M. ‘A. Makki, « Los Banii
Burunyal, una familia de intelectuales denienses », travail prosopographique sur plusieurs person-
nages de cette famille de traditionnistes que I’on peut suivre du xI1° au x111° siécle; M. Marin,
« Aspectos médicos de la literatura culinaria arabe ».

Pierre GUICHARD
(Université Lumiére - Lyon 2)

Cahiers d’Asie centrale (Revue de I'Institut frangais d’études sur I’Asie centrale ou
IFEAC, Tashkent, Uzbekistan), aux Editions Edisud (Aix-en-Provence), numéro
double 1-2, 1996, Dossier : Inde-Asie centrale, Routes du commerce et des idées,
sous la responsabilité de Thierry Zarcone, 366 p., illustr., cartes.

Pour un coup d’essai, ce premier numéro des Cahiers d’Asie centrale est un coup de maitre.
Car rarement une revue ou un volume collectif a présenté un ensemble aussi cohérent et riche
sur un théme donné. Organe d’expression de 'IFEAC en activité effective & Tashkent depuis

BCAI 14 (1998) Thierry Zarcone (éd.): Cahiers d'Asie centrale, n® 1-2 (Revue de I'Institut francais d'études sur I'Asie centrale ou IFEAC, Tachkent), recensé par Fr. Aubin
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

194 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 14

1994, ce numéro double est la belle conclusion d’un colloque interdisciplinaire tenu en 1995,
et qui a réuni a la fois des savants de I’ex-URSS et de 1’Occident, Frangais principalement.

Les routes y sont d’abord envisagées sous I’aspect géographique et matériel de voies de
communication empruntées de ’antiquité jusqu’au xx° siécle, dans les régions les plus difficiles
du monde, entre Asie centrale et sous-continent himalayo-indien : échanges entre ’Inde ou
les mers du Sud et les populations indo-européennes des Bactriens, Tokhariens, Sogdiens, du
11° siécle avant notre ére au 1x® siécle (Claude Rapin, p. 35-45; Sanjyot Mehendale, p. 47-64;
Franz Grenet, p. 65-84’; circulation de productions locales au xvi® siécle (Razia G. Mukmimova,
p. 85-90) et du milieu du x1x® siécle au milieu du xx° (K. Warikoo, p. 113-124); commerce des
chevaux au début du xix° siécle (Maria Szuppe, p. 91-111); monnaie d’argent venue de I’Empire
indien des grands Moghols au xvir® siécle (Boris Koénev, p. 257-263); itinéraires et durée des
¢tapes aux XVII®-XIX® siecles (Audrey Burton, p. 13-32, avec deux bonnes cartes schématiques).

L’Asie centrale n’est pas prise, en ce recueil, comme une simple zone de passage, mais
aussi comme une source d’influences architecturales en Inde (I’art des minarets, Galina A.
PugaCenkova, p. 127-132, et surtout I’art des mausolées en un long article, copieusement
illustré, de Monique Kervran, p. 133-171), ou musicales (Aleksandr DZumaev, p. 173-182),
et comme un réceptacle d’innovations architecturales bouddhiques dans les premiers siécles
de notre ere (Margarita I. Filanovi¢ et Zamira 1. Usmanova, p. 185-201). En sautant les
siécles, la perception politique indienne de 1’Asie centrale est envisagée depuis le début du
xx° siécle jusqu’au démantélement de I'URSS (Gilles Boquerat, p. 283-296).

Le théme du présent volume est €largi vers 1’Ouest grice A une étude de la toponymie et
de 'onomastique jalonnant I'itinéraire suivi par les ambassades byzantines chez les Tujue (ou
T’u-chiieh, Tirk) de la Sogdiane durant la seconde moitié du vi® siécle (Pierre Chuvin, le
directeur de I'IFEAC, p. 345-355), grice aussi 2 une lumineuse analyse de Michel Tardieu
(p. 357-366) sur la conception du «sceau des prophétes» dans les histoires prophétologiques
chrétienne, islamique et, en étape intermédiaire, manichéenne : le dernier prophéte récapitule
la chaine des révélations passées et inaugure la communauté unificatrice des temps nouveaux,
la révélation ultime étant, aprés authentification, définitivement close. Une autre contribution
de M. Tardieu (p. 299-310) fait le point de la vision de I’Asie centrale que donne aux pélerins
juifs Benjamin de Tudéle dans la seconde moitié du xm® siécle : comme il n’a pas dépassé
PlIrak au cours de ses pérégrinations, il parle des terres plus orientales d’aprés les récits de ses
coreligionaires, faisant voisiner le Tibet avec Samarkand, et il présente le monde idéalisé des
tribus juives perdues, mais restées fidéles dans leur foi (il est regrettable que la riche érudition
de cet article soit entachée de plusicurs fautes d’impression, ainsi le nom du tibétologue
C.I. Beckwith écrit « Becwith », p. 307, n. 9, ou celui du sinologue E.H. Schafer, n. 10, noté
« Schefer »). Autre ouverture vers les représentations fantaisistes que 1’on se faisait de I’Asie
centrale dans un monde plus occidental : les routes d’Asie centrale et leurs étapes jusqu’en Chine
selon le Cihdn-niimd de Katib Celebi au xvii® siécle (Jean-Louis Bacqué-Grammont, p. 311-322).

Les articles qui suscitent la réflexion la plus fructueuse sont consacrés a I'islam et, plus
spécifiquement, a la Nagshbandiyya. Jiirgen Paul (p. 203-217) pose le probléme théorique
général de la détection des « influences » en matiére religieuse; et sa réponse est mitigée en ce

BCAI 14 (1998) Thierry Zarcone (éd.): Cahiers d'Asie centrale, n® 1-2 (Revue de I'Institut francais d'études sur I'Asie centrale ou IFEAC, Tachkent), recensé par Fr. Aubin
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1997 VI. VARIA 195

qui concerne les influences indiennes possibles sur la Nagshbandiyya centre-asiatique : il n’y
en a certainement pas eu sur l'attitude a I’égard des animaux; elles existent peut-étre — ou
peut-étre pas — sur le comportement sexuel; mais elles sont & peu prés certaines sur les
techniques respiratoires. Thierry Zarcone (p. 227-254), éditeur du présent volume, examine,
en se plagant au point de vue de la diffusion de la «sainteté islamique » et du combat pour
l’islamisation, la voie transpamirienne et transhimalayenne allant de Ush & Srinagar via
Kashgar, et il tire de multiples informations de la toponymie qu’il y détecte. Il conclut que
le Tibet reste 1’une des derniéres marges de I’Asie centrale ol bouddhistes et musulmans
continuent a échanger leurs marchandises (ou leurs idées? La théorie de I'auteur n’est pas ici
parfaitement claire). Sa contribution est entrecoupée de sept pages (p. 237-243) de croquis de
tombes sacrées (gumbaz) extraits d’un travail russe de 1986 sur les monuments islamiques des
Tianshan (« les Monts Célestes »), mais 1’absence de toute légende d’identification topographique
et de tout commentaire limite 1’utilité des quelque soixante-dix types de ruines proposés, d’autant
que la silhouette d’un chorten tibétain 3 la fin de I’article pourrait abuser un lecteur pressé
qui imaginerait voir dans le chorten un héritier du gumbaz, alors qu’il n’y a que concurrence
d’objectif. On pourra déplorer aussi, qu’a la carte intemporelle (p. 228) des routes étudiées, la
mention « Chine » portée en grandes majuscules sur la région de Kargalik laisse supposer une
occupation chinoise permanente du Sud du Turkestan oriental depuis le début des temps. Le
texte (p. 230) stipule plus vaguement, que le Turkestan oriental a été « longtemps sous contréle
chinois ». Il aurait fallu spécifier que ce contréle, d’abord principalement militaire, n’a été, et
par intermittence seulement, le propre que des dynasties Han et Tang, et qu’il n’est devenu
effectif, qu’a partir de 1'incorporation de la région dans I’Empire chinois comme province du
Xinjiang en 1884 : la mention de la Chine devrait donc disparaitre de la carte en question.

Bakhtyar BabadZanov (p. 219-226) appuic par de nombreuses preuves 1’évidence de liens
spirituels maintenus avec les shaykh nagshbandi par Mirzd Babur aprés son départ de Tran-
soxiane et son installation dans I’aire afghano-indienne aux premiéres décennies du xvI® siécle.
Marc Gaborieau (p. 265-282), dans un survol exemplaire du contexte historique et individuel,
analyse les idées du réformateur Sayyid Ahmad Barelwi (1786-1831), fondateur du mouvement
dit wahhabisme indien, dans une lettre datant probablement de 1828 adressée a I’émir de
Bukhara, qu’il dénomme sultan, alors que lui s’autoproclame imam (ou calife) investi de la
mission divine de mener le jihdd. Dans sa vision géopolitique, le¢ monde musulman est partagé
entre trois blocs : I’« Hindoustan », incluant sans doute 1’Est de 1’actuel Afghanistan, ou les
infidéles, Anglais et sikhs, développent leur pouvoir; le « Khorasan », soit le Nord et 1’Ouest
de I’Afghanistan, que les rivalités internes rendent vulnérables a la conquéte infidéle; enfin la
Transoxiane, protégée par la tombe du fondateur de la Nagshbandiyya & Bukhara et dirigée
par un sultan épris de justice islamique.

Gardons pour la bonne bouche, le passionnant article de Thierry Zarcone sur les « Soufis
d’Asie centrale au Tibet aux xvi® et xvn® siécles » (p. 325-344, version remaniée d’un travail
précédemment publié en anglais, dans Tibet Journal, février 1996) qui, nonobstant un titre
restrictif, concerne également la diffusion du soufisme centre-asiatique vers la Chine. Il est rare
que I’islam chinois (et tibétain) soit envisagé par des spécialistes de 1’Ouest du monde asiatique,

BCAI 14 (1998) Thierry Zarcone (éd.): Cahiers d'Asie centrale, n® 1-2 (Revue de I'Institut francais d'études sur I'Asie centrale ou IFEAC, Tachkent), recensé par Fr. Aubin
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

196 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 14

aussi les informations que 1’auteur déverse ici a flot, tirées, notamment, d’un travail en ouigour
de 1989 et des manuscrits tiirki jusque-la inconnus qui y sont exploités, seront un régal pour
les sinologues islamologues. Mais, de nos jours, un seul homme ne peut maitriser a lui seul
toutes les langues orientales, ni les arriére-plans culturels de toutes les civilisations s’entre-
croisant en Asie centrale. Faire cavalier seul comme I’a voulu "auteur 1’a entrainé a des
imprécisions dans les champs qu’il connait peu. Ses collégues tibétologues lui auraient dit,
s’il les avait consultés, que « Nga-mdo » (p. 331) se dénomme plus couramment Amdo, que
le «Jo-wo K’an» (p. 333) du bon vieux Wadde! est plus connu comme Jokhang. Les
mongolisants lui auraient fait remarquer que le chef Zingar Galdan, n’a regu le titre de
BoSogtu-khan qu’en 1679, aussi qu’il est anachronique d’en parler en 1673 (p. 336); que
le titre « Zunghar Khéan » (p. 336) signifie, en fait, khan des Zlingar — les Ziingar étant un
peuple oirat (ou Mongols occidentaux); que le nom de Kalmouks ou Qalmaq s’applique a
la fraction des Torgiit (des Oirat eux aussi) qui ont émigré dans les steppes de la Volga au
début du xvne® siécle et non pas aux Mongols de la région de I'lli (région de I’Ili et non pas
« province » avant la fin du x1x® siécle); que les Mongols « Tanghutu » (Tangut?) du Gansu
(p. 332) sont des Torgiit. L’action d’un souverain Chagatai, le dernier des derniers probablement,
a Kashgar en « 1767 » (p. 332) doit étre, bien slir, rajeunie d’un siécle, mais la bonne date,
est-elle 1667 ou 1677 (I’extinction définitive des Chagataides d’Almalig se situant en 1678)?
La collaboration de sinologues aurait évité ce qui, pour ces derniers, est une hérésie : le mélange
des systémes de transcription, le pinyin et le Wade-Giles; ’anachronisme du terme « Hui»
appliqué aux musulmans de langue chinoise du xvi© siécle (alors qu’il n’a pris ce sens restrictif
qu’au xx° siécle, de méme que le terme Ouigour n’existe pour désigner les autochtones
musulmans du Turkestan oriental, qu’d partir des années vingt et trente de notre siécle); ils
auraient pu aussi reconnaitre les articles d’auteurs chinois cités comme «inidentifiés », etc.
Mais ce ne sont 1la que des broutilles, noyées dans la richesse de ’érudition déployée. On
retiendra la conclusion (p. 338) que «le soufisme et le bouddhisme tibétain apparaissent comme
des idéologies rivales, plutdt que comme des doctrines mystiques ayant des pratiques et un
objectif communs », car, en islam chinois de méme, le bouddhisme est la religion impure par
excellence, alors que le taoisme est envisagé avec une faveur plus grande et qu’il fournit au
soufisme de langue chinoise certains de ses concepts et de ses symboles.
Le présent recueil offre, décidément, aux curieux de tout bord matiére & réflexion.

Frangoise AUBIN
(CNRS/CERI, Paris)

BCAI 14 (1998) Thierry Zarcone (éd.): Cahiers d'Asie centrale, n® 1-2 (Revue de I'Institut francais d'études sur I'Asie centrale ou IFEAC, Tachkent), recensé par Fr. Aubin
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



