152 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 14

boucs émissaires aux prises avec une forme de totalitarisme sexiste et misogyne. L’échec iranien
devrait servir d’exemple mais tant que la modernité sera vécue dans le monde islamique comme
impensable et destructrice de ’ordre patriarcal traditionnel, le rapport de force restera en
défaveur des femmes qui joueront le role d’otages.

Mireille PARIs
(IREMAM - Aix-en-Provence)

Djedjiga IMACHE, Ineés NOUR, Algériennes entre islam et islamisme. Edisud,
Aix-en-Provence, 1994. 15 x 23 ¢m, 165 p.

L’objectif des auteurs, annoncé dés les premiéres lignes de leur introduction, est de saisir
les répercussions du discours islamiste « au niveau des individus ... et particuliérement des
femmes qui en constituent les cibles privilégiées », un discours dont elles nous disent encore
qu’il énonce « une vision du monde structurée essentiellement autour du féminin ». Pour ce
faire, elles ont choisi d’enquéter auprés de 200 étudiantes de 1'université d’Alger, un échantillon
qu’elles ont également réparti entre celles qui portent le hidjab et celles qui ne le portent pas.
Dans cette méme introduction, le Aidjab est défini comme «le vétement conforme aux normes
islamistes » (p. 13). Les deux groupes en présence seront désormais désignés a partir d’un
terme arabe signifiant « celles qui portent le Aidjab » : ainsi il sera question des moutahadjibate
et des non-moutahadjibate. Dans ces dénominations choisies par les auteurs se lit I’importance
qu’a ce vétement, celle qu’elles lui donnent, et qu’elles explicitent, et celle que lui attribuent
les islamistes, qui en font un «devoir primordial » (p. 16). Peut-étre pourrait-on regretter,
en songeant au lecteur profane, U’absence d’une définition plus fournie du hidjab, qui se pose
en rupture, non seulement avec le vétement occidental, mais aussi avec le, ou les voiles tradi-
tionnels, bien qu’il en reprenne certains des objectifs.

Le choix d’un tel échantillon est justifié par la jeunesse des interviewées, qui fait écho a
celle du mouvement islamiste dans son ensemble, et par le fait que, trés tot, I’Université a
constitué un enjeu important pour cette mouvance. Le questionnaire, formé de questions
ouvertes, est construit a partir des « thémes organisateurs du discours islamiste ». Mais avant
d’en donner les résultats, les auteurs, dans une premiére partie intitulée De [’islamisme,
s’attachent a définir le terme lui-méme, en un tableau clair malgré sa briéveté, et 4 présenter
quelques-uns des ses discours et de ses lieux d’implantation. Le mot est confronté & d’autres,
tels que la tradition, le fondamentalisme, I'intégrisme. Et c’est 1a [’occasion, pour les auteurs,
de préciser leur pensée, en autant de prises de position, vis-a-vis aussi bien d’islamologues
occidentaux tels que B. Etienne et F. Burgat, que d’intellectuels maghrébins (A. Laroui,
F. Zakaria, R. Malek).

BCAI 14 (1998) Dj. Imache, I. Nour: Algériennes entre islam et islamisme, recensé par A. Tauzin
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1997 ITII. HISTOIRE, ANTHROPOLOGIE 153

De cette diversité de pensée entrevue dans la premiére partie, on ne trouve guére de traces,
ou bien alors masquées derriére "omniprésence de la référence religicuse, dans la suite de
P’ouvrage. Est-ce 1 un résultat induit par la nature de I’échantillon choisi? Dans quelle mesure
les réponses obtenues lors de ’enquéte peuvent-elles, ou ne peuvent-elles pas, étre généralisées
a ’ensemble des femmes algériennes? Bien siir, ce n’est pas le propos de I’ouvrage que de
résoudre de telles questions, mais D’enjeu semble suffisamment important — les auteurs ne
parlent-elles pas du «champ de bataille idéologique qui se déroule aujourd’hui dans nos
sociétés » (p. 41)? — pour que cette interrogation demeure en arriére-fond.

On ne peut, en effet, qu’étre frappé par le peu d’écart existant entre les réponses des
moutahadjibate et des non-moutahadjibate. Zakya Daoud ne manque d’ailleurs pas de le souligner
dans I'introduction qu’elle fait a ce livre, et les auteurs le reprendront tout au long de leur
démonstration. La chose est clairement affirmée en couclusion de ’analyse du second point du
questionnaire : « D’ores et déja, on peut dire que la variable Aidjab n’est pas pertinente » (p. 86).
Une telle homogénéité de pensée est perceptible dés le premier chapitre consacré au dépouille-
ment du questionnaire. 11 traite du vétement islamique, et met en lumiére un fait d’importance :
le hidjab est majoritairement pergu comme une référence, en ce qu’il est appréhendé comme
une obligation religieuse et, pour nombre de celles qui ne le portent pas, comme une sorte
d’idéal a atteindre. D’emblée, il apparait que, quel que soit le groupe considéré, la quasi-
totalité des discours se situe a I'intérieur du religieux, sans qu’il soit aucunement questionns.

Mais dans le méme temps, d’autres résultats viennent témoigner d’opinions qui sont en
contradiction avec ce discours religieux, singuliérement celui que véhiculent les courants islamistes.
Ils concernent d’abord la question du travail féminin, mais aussi celle de 1’égalité des sexes
devant l'instruction — plus que devant 1’éducation —, qu’une grande majorité des interviewdes
déclare approuver. De nouveau, la variable hidjab s’y avére non pertinente. 91 %, des moutahad-
Jibate et 96 9 des non-moutahadjibate envisagent d’exercer un métier, tandis que seuls 2 %
des moutahadjibate en refusent I’hypothése en invoquant I’axiome islamiste : « La femme n’est
pas destinée a travailler » (p. 86). Les auteurs voient 1a la marque de certaines évolutions qu’a
connues la société algérienne durant les derniéres décennies, la plus opérante étant la scolarisation
massive des filles. L’hétérogénéité entre les deux groupes est a peine plus marquée lorsqu’il est
question de la mixité, quand bien méme nombre de discours religieux y voient /a cause de tous
les dysfonctionnements de la société, I’origine de I’adultére et de la débauche. En effet, ce n’est
qu’a une faible majorité que les moutahadjibate s’y déclarent hostiles.

Les différences entre les deux groupes prennent parfois des formes imprévues, venant
corroborer une fois encore la non-pertinence du choix vestimentaire comme signe d’opinions
radicalement différentes. Par exemple, a la question : « Les femmes peuvent-elles exercer n’im-
porte quel métier ? » (p. 82 et suiv.), si les deux groupes répondent positivement dans une méme
proportion (44 %), les non-moutahadjibate sont plus nombreuses a répliquer par la négative.
A cette occasion, et elles le souligneront a d’autres reprises, les auteurs mettent en lumiére le
fait suivant : nombre d’opinions s’inscrivent dans la continuité de la société traditionnelle et
peuvent se trouver partagées par les deux groupes. L’islamisme apparait alors comme une mise
en forme du discours émanant de cette derniére, une revendication politique de ses présupposés,

BCAI 14 (1998) Dj. Imache, I. Nour: Algériennes entre islam et islamisme, recensé par A. Tauzin
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

154 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 14

et non comme une rupture novatrice. Mais il peut, dans le méme temps, €tre battu en bréche
par celles-la mémes qui s’en réclament. les moutahadjibate, au nom d’une logique — qui
demeure implicite — propre a leur identité de genre.

C’est certainement dans I’appréhension concréte, a travers I’exposé et I’analyse des réponses
obtenues au questionnaire, d’une telle complexité des opinions exprimées par les jeunes filles
interviewées, que réside I'intérét principal de I’ouvrage. De telles données demeurent le plus
souvent inaccessibles.

Aline TAUZIN
(CNRS, Amiens)

BCAI 14 (1998) Dj. Imache, I. Nour: Algériennes entre islam et islamisme, recensé par A. Tauzin
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

IV. HISTOIRE DES SCIENCES ET DES TECHNIQUES

Mohammed EL-Faiz, L’Agronomie de la Mésopotamie antique. Analyse du Livre de
’Agriculture nabatéenne de Qutamd. E.J. Brill, Leiden, 1995. xvir p. + 332 p.

Ce livre traite de I’agronomie de la Mésopotamie antique. Il se base sur une encyclopédie
agronomique, le Livre de I’Agriculture nabatéenne, écrit par un auteur babylonien, Qiitama,
vers la fin de I’Antiquité, qu’Ibn WahSiyya, le traducteur arabe, chercha a sortir de 1’oubli.
(M. T. Fahd vient d’en publier 1’édition critique en deux volumes : lbn WahSiyya (1v®-x°® s.),
L’Agriculture nabatéenne, éd. Toufic Fahd. Institut frangais de Damas, Damas, 1993-1994) 1,
C’est du point de vue de ’économiste qu’il est, que M. El-Faiz a entrepris cet ouvrage qui
étudie, en trois parties, 1’origine de 1’école agronomique mésopotamienne et ses conceptions
économiques et agrotechniques. L’ensemble de la matiére constitue un apport considérable
pour I’histoire de I’agriculture mésopotamienne, et méme andalouse, vu I’'influence de cet auteur
sur les géoponiciens d’al-Andalus. « L’économie des exploitations agricoles, telle qu’elle ressort
de ce livre, est comparable, dans ses principes, a bien des égards, a celle qu’on trouve décrite
chez les agronomes latins ¢t byzantins, mais, dans ses détails, elle se caractérise par une main-
d’ceuvre non servile et une gestion empirique basée sur des principes religicux et ethiques, dont
le milieu babylonien avait été de tout temps imprégné, du fait que c’était des temples et des
palais que dépendaient en grande partie, du moins, les exploitations agricoles » (préface de
T. Fahd, p. xm).

L’introduction (p. 1-14) présente un état de la question concernant 1’identification de son
auteur et de son traducteur.

La premiére partie, intitulée « Genése et évolution de la tradition agronomique de la
M¢ésopotamie », traite en un premier chapitre (p. 15-40) de la genése de 1’agronomie méso-
potamienne selon les sources de [’Agriculture nabatéenne, de 1’dge des fondateurs : Adam,
Duwanay, I3ita, fils d’Adam, Kamas al-Nahri, aux géoponiciens historiques ou pseudo-
historiques : Masa-1-Sarani, Tamitra-1-Kan‘ani et le groupe des magiciens. Le chapitre 11 (p. 41-
68) retrace les trois moments de 1’élaboration de 1’Agriculture nabatéemne par I'étude des
sources utilisées par Qutama : Sagrit, Yanbusad, et Poriginalité de sa compilation.

1. Cf. Bulletin critique, n® 12, 1995, p. 213 et n° 13, 1996, p. 214,

BCAI 14 (1998) Dj. Imache, I. Nour: Algériennes entre islam et islamisme, recensé par A. Tauzin
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



