1997 111. HISTOIRE, ANTHROPOLOGIE 137

de I’histoire du Maroc. En tentant de réagir aux menaces européennes, le Makhzen a fondé
le port de Mogador et transformé Tanger en centre diplomatique portant ainsi un coup fatal
a I’économie d’une ville déja handicapée par sa continentalité et son site.

L’hostilité de la campagne, posée d’emblée, ne résiste pas a 1’analyse des auteurs eux-
mémes, qui semblent partagés entre des illusions de citadins et leurs exigences d’historiens.
Heureusement le métier Pemporte et ils analysent le r6le joué par Tétouan dans la région,
constatent (p. 50) que la majorité des savants sont d’origine rurale, que beaucoup de grandes
familles sont autochtones et non morisques, etc.

Agréable et enrichissante, la lecture est contrariée par «la manie » andalouse; le titre est
déja tout un programme : « Tétouan. Ville andalouse marocaine. » Mais les auteurs vont plus
loin en affirmant que « Tétouan est pleinement andalouse, dans son essence méme», que «le
vétement des femmes mudéjares et de Grenade se retrouve chez les femmes des tribus Jbala de la
région ». Pourquoi les paysannes de ces montagnes ont-elles adopté si facilement un costume
étranger ? Quelles sont les « traditions ibériques » des tribus Anjra? N’est-ce pas un peu rapide
d’affirmer que la cuisine et la musique, héritages andalous, se sont conservées telles quelles?

Voila en tout cas une lecture aussi agréable que stimulante pour les historiens et les
simples curieux. Saluons cette contribution et pardonnons aux auteurs les archaismes tels
«dilection » et autre prépotence. Tétouan est apparemment plus favorisée que bien d’autres
cités. Ses archives photographiques viennent d’étre publiées par S. Mouline dans la collection
« Repéres de la Mémoire » (Tétouan, Rabat, 1995).

Halima FERHAT
{Institut d’études africaines, Rabat)

Sharq al-Andalus, Estudios Mudéjares y Moriscos, n°® 12, Teruel-Alicante, 1995 (Centro
de Estudios Mudéjares — Instituto de Estudios Turolenses, Area de Estudios
Arabes e Islamicos de la Universidad de Alicante). 714 p., 21 ill.

Avec ce n° 12, la revue Sharq al-Andalus change son sous-titre : les « Estudios Arabes »
deviennent les « Estudios Mudéjares y Moriscos », édités conjointement par le « Centro de
Estudios Mudéjares » de Teruel et 1’Area de Estudios Arabes e Islamicos » « de 1’université
d’Alicante (Espagne).

Mudéjares et morisqus étaient des marginaux dans 1’Espagne redevenue peu a peu
chrétienne au fur et & mesure de la Reconquista. Qui étaient-ils réellement, que faisaient-ils aun
milieu d’une société qui les tenait souvent & 1’écart? C’est pour y répondre que fut organisé
en mars 1995 a 1'université d’Alicante un colloque qui avait pour théme « La Voz (voix) de
Mudéjares y Moriscos ». Et ce sont les trente-quatre communications de ce colloque qui,
réunies dans cet ouvrage, ont pour but de faire s’exprimer les membres de ces communautés
directement sans le truchement des sources chrétiennes.

BCAI 14 (1998) Collectif: Sharq al-Andalus, n® 12, recensé par Ch. de La Véronne
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

138 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 14

La premiére partic du volume est consacrée aux voix des mudéjars, ces musulmans qui
demeurérent en terre chrétienne aprés la Reconquista. Quatre communications se rapportent
4 des communautés — aljamas — de mudéjars de la cote orientale de la péninsule Ibérique,
le Levante espagnol. Cette région avait été reconquise bien avant la fin du xve¢ siécle, aussi
les sources utilisées par les auteurs de ces articles sont des X1v® et xve© siécles. C’est aux archives
de la couronne d’Aragon (Barcelone) et dans celles du Royaume de Valence qu’Anna Domingo
Grabiel a pu se documenter sur les communautés restées musulmanes de ces deux « royaumes »
qui, pour conserver leur identité culturelle et religieuse, s’efforcérent de maintenir 1’écriture
arabe comme moyen de résistance au conquérant (registres des alfaquis qui y transcrivaient
tous les actes de la vie de ces mudéjars). Les trois autres communications sont consacrées a
des lieux précis du « Levante » : Elche et Crevillente, par Roser Salicri Illuch; Jativa, ou les
archives de la cathédrale ont conservé quatre documents sur les activités financiéres des
mudéjars, par Isabel Bonnet O’Connor; et surtout Guadix : Manuel Espinar Moreno, d’aprés
des archives notariales, a rédigé un long article sur les populations mudéjares qui se soule-
vérent en 1490 malgré les accords passés avec le nouveau pouvoir.

Dix communications traitent des morisques, ces convertis plus ou moins par force. Nous
arrivons 1a au xvi° siécle, la Reconquista est achevée, et aprés 1525 ce fut pour les moros la
conversion pratiquement obligatoire dans tout le royaume d’Espagne. Il y eut des collaborateurs,
il y eut des résistants. Un mémoire bien connu, rédigé en 1567 a la veille de la grande révolte
des morisques, par Francisco Nufiez Muley, notable grenadin converti sincére, mais resté un
défenseur de la communauté morisque de I’ancien royaume de Grenade, fait I’objet de la commu-
nication de Bernard Vincent. En Aragon le terme de morisque fut remplacé par ceux de nuevo
cristiano et nuevo convertido (« Los moriscos aragoneses... » par Gregorio Colas Latorre). En
Castille, & Pastrana, les morisques, au nombre de 2000, voulaient étre traités d’Andalous — ils
venaient de Grenade — et étre assimilés aux vieux chrétiens; ils parlaient pourtant en algarabia
jusqu’en 1566, date a laquelle une Real Pragmatica interdit aux morisques de tout le royaume
de suivre leurs traditions et de faire usage de I’arabe parlé ou écrit (par Aurelio Garcia Lépez).

Une grande diversité régnait entre les communautés morisques de Vieille-Castille : 1a plus
importante était celle d’Avila composée en 1565 de 206 familles (Serafin de Tapia, « Los
moriscos de Castilla la Vieja »). Les autres communications se rapportent aux morisques de
Grenade. Signalons celle d’Aurelia Martin Casares sur I’esclavage dans lequel tombérent les
morisques révoltés de la Alpujarra & partir de 1568 (« De la esclavitud a la libertad... »). La
famille morisque la plus importante du royaume de Grenade, convertie, parvint a s’assimiler
a laristocratie espagnole («... El origen de la Casa de Granada », d’Enrique Soria Mesa).
Comment les élites morisques parvinrent-elles a s’intégrer 4 la communauté chrétienne?
Javier Castillo Fernandez donne I’exemple de la ville de Baza oll les mudéjars s’étaient
massivement convertis, et il cite le cas de la famille Enriquez, qui, en 1778, se constitua une
généalogie remontant a Enrique Enriquez de Gazman, almirante de Castilla vers la fin du
xve siecle-1504 (« Luis Enriquez Xoaida... »). Juan Abellan Pérez signale I’importante source
de renseignements sur les morisques que constituent « Los Libros de Apeos y Repartimiento »
dans les archives de la « Real Chancilleria» de Grenade (« La voz de los moriscos... »).

BCAI 14 (1998) Collectif: Sharq al-Andalus, n® 12, recensé par Ch. de La Véronne )
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1997 III. HISTOIRE, ANTHROPOLOGIE 139

La troisiéme partie du présent volume concerne les ccuvres littéraires de nos musulmans
ibériques, mudéjars ou morisques. Mikel de Epalza en cite plusieurs en précisant que la
langue employée montre la condition sociale de leurs auteurs : le Breviario Sunni de ‘Isa
Ax-Xadhili, de Ségovit (1454-1462), est rédigé en castillan, puis traduit en arabe; la Fetwa du
mufti Al-Magrawi, du début du xvi® siécle, est d’abord écrite en arabe puis en castillan : elle
donne aux musulmans convertis les régles de conduite pour suivre les pratiques islamiques;
et le mémorial déja mentionné de Francisco Nufiez Muley. Bon nombre de voyageurs et de
pélerins mudéjars ont laissé des récits de leurs pérégrinations; le plus connu, qu’étudie
Francisco Franco Sanchez, est la rikla d’Ibn as-Sabbah (m. apr. 895/1490) rédigée en arabe en
partie dialectal.

L’auteur le plus célebre, en langue aljamiada — espagnol écrit avec des caractéres
arabes — est le « Mancebo de Arévalo ». Il fait ici I’objet de deux communications : dans 1’une,
sur le «Breve Compendio de nuestra Santa Ley y Cunna» rédigé par un alfaqui nommé
Baray de Reminyo avec I'aide du susdit « Mancebo », Luis F. Bernabé Pons précise que
Baray est en réalité Bray, forme mudéjare navarraise d’Ibrahim (début xvi® s.): dans la seconde,
« Nuevas hipétesis sobre el Mancebo de Arévalo », Maria-Jesus Rubiera Mata émet 1’hypo-
thése que ce personnage, dont les ceuvres sont emprentes de spiritualité chrétienne, serait un
juif converti d’abord au christianisme, puis a I’islam.

La littérature morisque aljamiada ne disparut pas avec D’expulsion de 1609-1614 : de
nombreux morisques andalous, réfugiés en Tunisie, continuérent & écrire en castillan dialectal
aljamiado, tout en pratiquant ’arabe; ils ont laissé des textes poétiques, des biographies de
personnages religieux, etc. Abdel-Hakim Gafsi Slama mentionne entre autres un traité
complet d’artillerie (« Aproximacion al estudio de los textos en 4arabe de los moriscos-
andalusies en Tunisia »).

Deux séries de documents n’ont pas été oubliées : les manuscrits récemment découverts
a Ocafia (Toléde), écrits en castillan-tolédan, langue usitée par les mudéjars au xive siécle;
I’'un d’eux contient des algacias (al-wasiya), conseils religieux et moraux (comm. de Carmen
Martinez Albarracin et de Joaquina Albarracin Navarro); puis les manuscrits dits de la Junta,
trouvés a Almonacid de la Sierra en 1884 (Aragon), analysés par Jesus Zandn : il s’agit de
documents grammaticaux pour enseigner ’arabe aux mudéjars et aux morisques aragonais.
Enfin, il faut considérer comme faisant partie de la littérature morisque le conte de 1’époque
de la Renaissance, El Abencerraje (comm. d’André Stoll, « Avatares de un cuento del
Renacimiento... ») et celui dit « La leyenda de la doncella Carcayona » dont plusieurs versions
furent écrites dans la Péninsule au xvi® siécle (comm. de Pino Valero Cuadra).

La derniére partie de l'ouvrage est consacrée a I’art mudéjar en Aragon. Citons la
communication de Bernabé Cabafiero Subiza sur les ateliers de décoration architecturale de
la Marche supérieure du x¢ s. au xv® s. (Saragosse, Tudela, Huesca), et celle de Beatriz
Rubio Torrero sur les plafonds mudéjars de Téruel.

Pourquoi avoir mis les ultimes communications sous 1’épithéte « Notas»? La nota de
Luce Lépez Barralt, de 'université de Puerto Rico sur un manuscrit de théme morisque
découvert dans la Bibliothéque du palais royal de Madrid, d0 a la plume d’un morisque

BCAI 14 (1998) Collectif: Sharq al-Andalus, n® 12, recensé par Ch. de La Véronne
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

140 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 14

venu & Tunis aprés 'expulsion de 1609, est un véritable article. Signalons pour terminer
I'importante bibliographie « morisque » publiée a la fin de Pouvrage.

Ce n° 12 de la revue Sharq Al-Andalus, dont nous n’avons pu, en raison de leur nombre,
mentionner tous les articles ou communications, se révéle trés important pour la connaissance
de cette minorité occidentale qui dut quitter sa patrie, et qui fut obligée de s’insérer dans de
nouvelles patries pas toujours trés accueillantes. Mais il ne faut pas oublier qu’un certain
nombre de mudéjars, devenus morisques, se mélérent a la population espagnole, dont
d’ailleurs ils faisaient partie : devenus chrétiens, aprés plusieurs générations, il n’y avait plus
guére de différence entre vieux et nouveaux chrétiens. Et ce n’est pas le moindre intérét de
ce colloque que d’avoir permis 1’étude des différentes communautés morisques, qu’elles soient
d’Aragon, de Castille, du Levante ou du royaume de Grenade, qui ne parlaient pas toutes
la mé&me langue, mais qui, dans la plupart des cas, voulaient préserver leur identité.

Chantal de LA VERONNE
(CNRS, Paris)

Christophe JAFFRELOT, L’inde contemporaine de 1950 a nos jours, Fayard, Paris, 1996.
23,5 x 15,5 cm, 742 p., annexes [chronologie (6 p.), bibliographie par chapitre
(31 p.), glossaire (6 p.), index des noms de personnes (11 p.), index des noms de
lieux (5 p.), cartes].

L’ouvrage publié sous la direction de Christophe Jaffrelot fait suite a celui de Claude
Markovits 3. Leur construction est identique bien que celui de Chr. Jaffrelot soit un peu plus
volumineux : chronologie, bibliographie, glossaire, index des noms de personnes et index des
noms de licux. Pas moins de trente-deux contributeurs sont réunis. Comme le titre I'indique,
Pintention des auteurs est de présenter au grand public un tableau aussi complet que possible
de I'Inde actuelle, méme si la perspective historique domine. L’ouvrage est divisé en quatre
grandes parties. La premiére (p. 21-198) « Politique et Economie : la voie indienne et ses
transformations » insiste sur 1’originalité de ’expérience indienne, tout en mettant en lumiére
la dynamique de changement mise en ceuvre par ses dirigeants. La deuxiéme partie (p. 199-
288) « L’Union indienne ou la gestion politique de la diversité » concerne au premier chef un
probléme ardemment débattu dans le sous-continent qui est souvent résumé par l’expression

3. Claude Markovits (sous la direction de), Fayard, 1994. Voir Bulletin critique n°® 12, 1995,
Histoire de ['Inde moderne (1480-1950), Paris, p. 186.

BCAI 14 (1998) Collectif: Sharq al-Andalus, n® 12, recensé par Ch. de La Véronne
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



