1997 III. HISTOIRE, ANTHROPOLOGIE 135

d’al-Andalus : I’élément arabe et arabisé de sa population, et les espaces sociaux urbains qui
structurent aussi les espaces ruraux. Trés justement, le professeur américain Th. F. Glick
vient de situer 1’axe fondamental de nos divergences : « Epalza and Rubiera presume a much
tighter political control of the countryside, if not centers, than Guichard is willing to admit...
A summation of the Rubiera/Epalza model is their Xativa musulmana (segles VIII-XVIII)
(Xativa, 1987) » (« Berbers in Valencia : the Case of Irrigation », dans le 2¢ vol. de I’Hommage
au P R.1. Burns, Jberia & Mediterranean World of the Middle Ages, Leiden, 1996, p. 196).
Le livre de C.G.C. est en tout cas tout 4 fait dans la ligne traditionnelle des études hispaniques
sur al-Andalus, et pour cause : Ceuta y est considérée comme une ville sans « hinterland »,
ou le poids de 1’élément berbére et rural voisin est presque inexistant et ol les aspects civili-
sationnels urbains arabes et islamiques expliquent presque tout. Mé&me les si nombreux
apports de P. Guichard ne figurent pas dans la bibliographie (p. 263). Ce n’est pas un éloge,
car le « guichardisme » est encore au centre de bien des débats, 3 de nombreux niveaux, dans
les études sur al-Andalus.

L’édition, avec des illustrations historiques trés parlantes, souffre de trés nombreuses
fautes de frappe, que le lecteur saura pardonner, au profit d’une lecture équilibrée des sujets
présentés.

Mikel DE EpALzA
(Université d’Alicante)

Jean-Louis MIEGE, M’hammad BENABoOUD et Nadia ErziNi, Tétouan, Ville andalouse
marocaine. Collection « Patrimoine de la Méditerranée ». Kalila wa Dimna, Rabat,
et CNRS Paris, 1996. 112 p.

Ce petit livre consacré a la capitale du Nord du Maroc, Tétouan, se présente sous une
forme séduisante; la richesse de I'iconographie, la qualité de Dillustration, la pertinence de la
bibliographie et le choix des cartes comblent le lecteur non arabisant qui ne disposait guére
d’ouvrages sur cette vénérable cité. Fruit d’une collaboration entre trois historiens confirmés,
ce volume, qui a I’apparence d’un modeste guide, traite de I’histoire générale de Tétouan
mais pose les questions méthodologiques qui sont celles de I’histoire urbaine du Maroc. Les
grandes étapes de I’histoire de Tétouan sont traitées selon un plan chronologique classique :

e Les origines

¢ La création andalouse de Tétouan

o La ville « mandarite »

e La période morisque et la montée en puissance
s La ville au xvi® siécle

o Des difficultés au déclin annoncé

¢ D’un monde a I’autre. Les années 1860.

BCAI 14 (1998) J.-L. Miége, M. Benaboud, N. Erzini: Tétouan, ville andalouse marocaine, recensé par H. Ferhat )
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

136 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 14

Mais ce plan ne doit pas faire illusion. Le livre est 1’ceuvre d’historiens passionnés par
leur sujet, et qui se sont efforcés de remédier a4 la rareté des sources et a I'indigence des
recherches archéologiques. L’ouvrage retrace, dans un style alerte, les phases, tourmentées ou
prospéres, du destin de la ville morisque. L’étude artistique, souvent absente des travaux
similaires, est un véritable plaisir. Hommage doit étre rendu a la finesse de I’analyse, & la
connaissance des monuments, et des arts dits mineurs comme la broderie et I’orfévrerie.

Mais les premiers siécles médiévaux sont sacrifiés au bénéfice des époques plus récentes.
Certes I’histoire de Tétouan est une histoire & éclipses et ses origines comme sa fondation
restent tributaires de légendes contradictoires.

Fille de Grenade, protégée par son ainée Chafchaouen, Tétouan «ville mandarite », est
remarquablement €voquée. Mais Sayyida al-Horra, la Noble Dame, unique femme 3 avoir
exercé le pouvoir, n’est que briévement évoquée. La crainte de tomber dans des poncifs, en
reprenant un €pisode trop exploité ces derniéres années, explique peut-étre cette discrétion.
Tétouan a souvent été dirigée par de grandes familles qui ont constitué de véritables dynasties
locales comme les Mandhari, les Nagsis, les Riffi.

Le travail du lin, du coton et de la soie, la fabrication des babouches et des armes
ont fait la réputation de la cité bien au-dela des frontiéres. Aucun de ces articles n’a pu résister
a la concurrence des produits manufacturés. La sériciculture, qui a si profondément imprégné
la culture de la cité, a sombré dans I’oubli. La ville avait réussi une synthése entre des
traditions andalouses et morisques, sur un sol maghrébin, tout en restant ouverte aux traditions
ibéres ou ottomanes. Des familles fuyant I’occupation frangaise de Tlemcen et d’Oran s’intégrent
dans la ville et marquent un art de vivre encore nettement reconnaissable de nos jours mais
pour combien de temps?

Les pestes et les révoltes, dont celle de 1821-1822, expriment les temps de crise & Tétouan
comme a Fés ou a Demnate; une bourgeoisic dynamique se heurte 3 des ponctions fiscales
ruineuses du pouvoir central.

Le développement de Tanger et la fondation de Mogador annoncent le déclin; Tétouan
est handicapée par son éloignement de la mer et le Rio Martil est bien incapable d’accueillir
les bateaux & vapeur. La guerre contre I’Espagne (1859-1862) sonne le glas du commerce et
désagrége la société. Juifs ou musulmans, les marchands les plus dynamiques abandonnent
leur cité pour d’autres horizons.

En dépit d’une incontestable spécificité, Tétouan ne représente pas un phénoméne isolé
comme l’insinuent certains passages du livre. Son destin est similaire a celui de bien d’autres
cités marocaines. Le probléme de la continuité entre Tamuda et Tétouan, entre 1’urbanisme
antique et 'urbanisme musulman, est celui-la méme qui se pose aux chercheurs qui étudient
les autres cités. L’existence d’un urbanisme local berbére est 4 prendre au sérieux. Si les
géographes médiévaux appellent Tétouan «la ville des Majaksa », ils associent aussi les autres
villes a des tribus (« Qasr» des Masmouda, Qasr des Ktama, Aghmat des Ourika, etc.). Que
signifie cette étroite alliance entre des tribus berbéres et des cités?

L’autonomie politique, mise en exergue, est quelque peu illusoire; & l’instar des autres
cités Tétouan n’a pas pu ignorer le pouvoir central et a subi les contrecoups des vicissitudes

BCAI 14 (1998) J.-L. Miége, M. Benaboud, N. Erzini: Tétouan, ville andalouse marocaine, recensé par H. Ferhat
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1997 111. HISTOIRE, ANTHROPOLOGIE 137

de I’histoire du Maroc. En tentant de réagir aux menaces européennes, le Makhzen a fondé
le port de Mogador et transformé Tanger en centre diplomatique portant ainsi un coup fatal
a I’économie d’une ville déja handicapée par sa continentalité et son site.

L’hostilité de la campagne, posée d’emblée, ne résiste pas a 1’analyse des auteurs eux-
mémes, qui semblent partagés entre des illusions de citadins et leurs exigences d’historiens.
Heureusement le métier Pemporte et ils analysent le r6le joué par Tétouan dans la région,
constatent (p. 50) que la majorité des savants sont d’origine rurale, que beaucoup de grandes
familles sont autochtones et non morisques, etc.

Agréable et enrichissante, la lecture est contrariée par «la manie » andalouse; le titre est
déja tout un programme : « Tétouan. Ville andalouse marocaine. » Mais les auteurs vont plus
loin en affirmant que « Tétouan est pleinement andalouse, dans son essence méme», que «le
vétement des femmes mudéjares et de Grenade se retrouve chez les femmes des tribus Jbala de la
région ». Pourquoi les paysannes de ces montagnes ont-elles adopté si facilement un costume
étranger ? Quelles sont les « traditions ibériques » des tribus Anjra? N’est-ce pas un peu rapide
d’affirmer que la cuisine et la musique, héritages andalous, se sont conservées telles quelles?

Voila en tout cas une lecture aussi agréable que stimulante pour les historiens et les
simples curieux. Saluons cette contribution et pardonnons aux auteurs les archaismes tels
«dilection » et autre prépotence. Tétouan est apparemment plus favorisée que bien d’autres
cités. Ses archives photographiques viennent d’étre publiées par S. Mouline dans la collection
« Repéres de la Mémoire » (Tétouan, Rabat, 1995).

Halima FERHAT
{Institut d’études africaines, Rabat)

Sharq al-Andalus, Estudios Mudéjares y Moriscos, n°® 12, Teruel-Alicante, 1995 (Centro
de Estudios Mudéjares — Instituto de Estudios Turolenses, Area de Estudios
Arabes e Islamicos de la Universidad de Alicante). 714 p., 21 ill.

Avec ce n° 12, la revue Sharq al-Andalus change son sous-titre : les « Estudios Arabes »
deviennent les « Estudios Mudéjares y Moriscos », édités conjointement par le « Centro de
Estudios Mudéjares » de Teruel et 1’Area de Estudios Arabes e Islamicos » « de 1’université
d’Alicante (Espagne).

Mudéjares et morisqus étaient des marginaux dans 1’Espagne redevenue peu a peu
chrétienne au fur et & mesure de la Reconquista. Qui étaient-ils réellement, que faisaient-ils aun
milieu d’une société qui les tenait souvent & 1’écart? C’est pour y répondre que fut organisé
en mars 1995 a 1'université d’Alicante un colloque qui avait pour théme « La Voz (voix) de
Mudéjares y Moriscos ». Et ce sont les trente-quatre communications de ce colloque qui,
réunies dans cet ouvrage, ont pour but de faire s’exprimer les membres de ces communautés
directement sans le truchement des sources chrétiennes.

BCAI 14 (1998) J.-L. Miége, M. Benaboud, N. Erzini: Tétouan, ville andalouse marocaine, recensé par H. Ferhat
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



