126 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 14

Ces documents viennent enrichir et compléter les « Documents inédits d’histoire almohade »
et les « Trente-sept lettres almohades » publiés par E. Lévi Provengal en 1928 et 1941. Malgré
les difficultés de datation, "auteur répartit ainsi ces documents : Période du Mahdi : 2 lettres;
période de ‘Abd al-Mu’min, 9 lettres; période de Yisuf, 23; période d’al-Mansiir, 10;
période d’al-Nasir, 24; période d’al-Mustansir, 39; période d’al-Mahli, 1; période d’al-*Adil, 5;
période d’al-Ma’miin, 8; période d’al-Rasid, 4; période d’al-Sa‘id, 1; période d’al-Murtada
et d’al-Watiq, 5. Certains de ces documents furent rédigés par des secrétaires connus, dont
les. noms sont mentionnés : Abi Gafar b. ‘Atiyya (m. 553); Aba 1-Qasim al-Qalami (sa
dernicre lettre est datée de 564); Abii l-Hasan b. ‘Ayyas (dernier document daté de 564);
Ibn ‘Abd al-Hamid; Abi Misi Qadi al-Hilafa (m. 578); Ibn MubaSar (vivant en 620);
al-Sayyid Abi Hafs b. ‘Abd al-Mu’min (m. 564); Ahmad b. Muhammad (m. 564); Ibn Masadiq
(écrit en 564); Abd [|-Hasan b. Zayd al-I$bili (m. 571); Aba I-Hakam b. ‘Abd al-‘Aziz
(m. 584); Abi ‘Ali b. Narar; Aba 1-Hasan al-Qalanni (vivant en 613); Abu 1-Fadl b. Tahir
b. MuhaSira (m. 598); AbG Bakr Safwin b. Idris (m. 598); Abili ‘Abd Allah b. ‘Ayya§
(m. 618); Aba I-Hasan b. Waddah (entre 588 et 595); Abi 1-Rabi‘ Sulayman al-Muwahhidi
(m. 604); Aba Bakr b. ‘Isa (vivant en 613); Abii Muhammad b. Hamid (m. 621); Abi
I-Hasan b. al-Fadl (m. 627); Aba 1-Qasim ‘Abd al-Rahman b. ‘Adra (m. 606); Abi ‘Abd
Allah b. Nahil (vivant en 618); Abla 1-Qasim al-Balawi (m. 657); Abii -Maymiin; Abia
I-“Abbas b. Ga'far (vivant en 612); Aba I-Mutarrif b. ‘Amira (m. 658); Abu 1-"Ala’ Idris
al-Ma’min b. al-Halifa al-Mansiir (m. 627); Aba I-Hasan al-Saraqusti; Ibn ‘Abdiin al-Miknasi
(m. 659); Yahya (vivant en 645),

Chacune de ces 131 lettres administratives sont précédées d’une introduction de présen-
tation et abondamment annotées (p. 41 a 408). La deuxiéme partie de ’ouvrage (p. 409-533)
présente 77 lettres de nomination a des fonctions administratives.

Vincent LAGARDERE
(Université de Bordeaux 3)

Halima FERHAT, Sabta des origines au XIV°* siécle, préface de Mohammed Sinaceur.
Editions Al-Manahil - ministére des Affaires culturelles, Rabat, 1993. 494 p.

Mohamed CHErIF, Ceuta aux époques almohade et mérinide, préface d’Alain Ducellier.
L’Harmattan, Histoire et Perspectives méditerranéennes, Paris, 1996. 229 p.

La bibliographie en langues occidentales sur I’histoire de Ceuta, jusqu’ici pauvre et
dispersée — il fallait recourir principalement aux travaux de Latham réunis dans un ouvrage
des Variorum! — s’est enrichie en peu de temps de deux études d’ensemble en frangais. On
dira tout de suite que ces deux ouvrages, dont le volume est comparable compte tenu de la

1. Cf. Bulletin critique n® 5, 1988, p. 156-157.

BCAI 14 (1998) M. Chérif: Ceuta aux époques almohade et mérinide, recensé par P. Guichard
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1997 11I. HISTOIRE, ANTHROPOLOGIE 127

typographie trés serrée de celui de M. Chérif, ne font pas double emploi, et qu’il est trés
heureux que la grande cité médiévale du détroit, trop oubliée jusqu’a présent, fasse 1’objet
d’études accessibles aux lecteurs européens non arabisants. Ces deux « monographies », écrites
en frangais par deux médiévistes du Maghreb, illustrent la vitalit¢é de 1’école historique
marocaine, reléve tout a fait opportune alors méme que I’histoire du Maghreb est malheureu-
sement en trés net déclin dans notre pays.

Du point de vue chronologique, les deux études ne se recoupent que partiellement. Celle
de H. Ferhat suit I’histoire de la ville depuis la conquéte arabe, et consacre 150 pages a
I’époque préalmohade, alors que celui de M. Chérif commence avec 1'entrée tumultueuse de
la ville dans le régime almohade, au moment de I’échec de la révolte du cadi ‘Iyad contre
ce dernier (1148-1149). Les deux auteurs consacrent une partie importante de leur ouvrage
(six chapitres sur onze chez H. F. et un fort chapitre initial sur quatre chez M. Ch.) a I’histoire
de la ville.

Les chapitres restants de H.F. sont consacrés d’abord a I’économie d’échanges, capitale
pour la compréhension du rdle et de la personnalité de Ceuta durant les si¢cles centraux du
Moyen Age (chap. vI: « Une situation paradoxale : pénurie naturelle et opulence acquise »,
et chap. vii : « Les maitres du jeu et leur déontologie »). Ces deux chapitres sont centrés sur
I’hégémonie du négoce et de I’élite commergante, envisagée aussi dans ses activités intellec-
tuelles (paragraphe intitulé : « Enseignement et commerce »). On passe ensuite au cadre urbain
(chap. vin : « La ville et son cadre »), puis a la vie sociale qui s’y déroule (chap. ix : «Les
habitants et les structures sociales », chap. x: « Les mentalités et les structures sociales »,
chap. x1 : « La vie des hommes : les joies et les peines »). M. Ch. organise plus classiquement
ses chapitres 11, 11 et 1v autour de 1’« Espace : organisation et administration », de « La base
économique » et des problémes touchant & la « Structure sociale, religion et culture ».

Le plan choisi par H. F. est peut-étre un peu moins lisible et méthodique que celui de
M. Ch. I correspond sans doute & son désir de faire mieux apparaitre la centralité de
I’économie commerc¢ante dans le développement et la vie de la cité, et dans la spécificité de
son histoire, surtout a partir du xu® siécle. La préoccupation premiére de H. F. est en effet
de comprendre et de faire comprendre le destin historique particulier de la ville, et la partie
qu’elle consacre & la premiére phase de I’histoire de Ceuta est a cet égard d’un grand intérét,
remplie de réflexions et de suggestions brillantes qui débordent sans arrét le niveau mono-
graphique pour s’appliquer & I’histoire obscure du Maghreb occidental durant ces premiers
siécles de I’Islam, jusqu’a parfois rendre un peu difficile pour le lecteur la compréhension
linéaire des événements, dont certains sont évoqués de facon un peu trop allusive (on ne voit
pas trés bien, par exemple, comment s’articulent les pouvoirs idrissides et la petite dynastie
locale des Banii ‘Isam).

Ce que I’on pergoit trés bien, c’est 1’obscurité des origines, et le caractére trés peu assuré
d’une histoire qui ne prend de consistance qu’au X° siécle avec la mainmise cordouane sur
cet avant-poste de la politique maghrébine du califat. Particuliérement intéressantes sont les
pages qui mettent 'accent sur le rble de la politique cordouane dans le renforcement des
tribus nomades zénétes qui tendent alors & s’imposer au Maghreb extréme contre les Idrissides.

BCAI 14 (1998) M. Chérif: Ceuta aux époques almohade et mérinide, recensé par P. Guichard
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

128 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne° 14

Les enjeux sont d’abord politico-idéologiques, les Fatimides ayant tendance a s’appuyer sur
les Idrissides dont les Omeyyades de Cordoue, qui redoutent leur prestige, contrarient I’influence
en s’appuyant sur les Zénétes. L’émergence d’une littérature géographique « engagée » — Ibn
Hawqal en particulier — est habilement reliée 4 ce grand affrontement, et Iensemble des
sources exploitées d’une fagon extrémement séduisante, qui en restitue le contenu idéologique,
et rend compréhensible une histoire qui risquerait autrement de se perdre dans les méandres
d’un événementiel apparemment des plus confus.

Certaines vues ou orientations trés suggestives sur le contexte de la politique maghrébine
du califat pourraient peut-étre &tre poussées plus loin (je pense en particulier au réle des juristes
berbéres andalous, Yahyd al-Layti et Mundir al-Balliti, évoqué p. 72-75). Une excellente
question (p. 76 et passim) porte sur les motivations profondes, plus politiques qu’économiques,
des dépenses consenties par Cordoue en vue du contrdle du Maghreb occidental. Le question-
nement sur le réle historique des «routes de ’or » est repris plus loin de fagon également
pertinente, avec le souci louable de sortir des « clichés éculés » (p. 126), sans toutefois que des
réponses trés claires puissent étre apportées. Il y a, dans toutes ces pages, qui proposent de
multiples pistes de recherche trés neuves, beaucoup a prendre pour un réexamen, ici seulement
amorcé a partir de Ceuta, de I’histoire du Maroc du Nord dans le haut Moyen Age.

L’épisode du califat avorté des Hammudides, qui affecte lui aussi le Maghreb et 1’Andalus,
puis le gouvernement de la ville par la dynastie Barghawatienne, enfin I’époque almoravide,
donnent aussi 1’occasion de trés intéressantes mises au point sur des moments de ’histoire
maghrébine et andalouse qui sont encore trés mal connus. Entrainée par son ambition d’ex-
pliquer, d’interpréter, souvent de démythifier, H. F. n’est pas toujours assez attentive a la
précision événementielle (par exemple p. 87 et 107 : vers 1050, le calife de Séville, le « faux »
Omeyyade Hi$dm II, n’appartient pas a la dynastie hammudide, et les croisades d’Orient
n’ont pas encore commencé lorsque se consolide le succés almoravide!). Mais Ceuta a encore
ici 'avantage d’€tre un observatoire idéal et relativement inédit pour une vision suggestivement
nouvelle de cette époque compliquée. Les pages relatives a la montée des Almoravides et aux
rapports complexes qu’entretiennent avec eux les fugaha’ sont, bien que parfois un peu touffues,
tout a fait passionnantes.

I faudrait les reprendre a téte reposée pour en tirer toute la « substantifique moélle », &
premiére vue particuliérement abondante, qu’elles contiennent. Je ne crois pas, par exemple,
que ’on ait jusqu’ici utilisé de la méme fagon, dans les ouvrages publiés en Europe sur les
Almoravides, le Kitdb al-Siyasa du faqih al-Hadrami (sur lequel on peut voir un article
d’Arabica XXXIV, 1987) autrement que de fagon accidentelle, alors que H. F. lui consacre
deux pages trés denses (120-121), en raison de son role, qu’elle juge essentiel, dans la formation
de I'idéologie — peut-étre faudrait-il dire plutot de la pratique du pouvoir? — almoravide.
On pourra sans doute discuter ce jugement, mais on ne pourra certainement plus traiter des
Almoravides sans se référer a ce personnage, né a Kairouan, ayant séjourné en al-Andalus
suffisamment longtemps pour étre souvent considéré comme andalou, qui rejoint les Almoravides
au début de leur expansion et qui fut, jusqu’a sa mort en 489/1095-1096, cadi de la ville saha-
rienne d’Azakay (ou Azigi), capitale du premier chef almoravide, Abii Bakr b. ‘Umar, écarté en

BCAI 14 (1998) M. Chérif: Ceuta aux époques almohade et mérinide, recensé par P. Guichard
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1997 IIl. HISTOIRE, ANTHROPOLOGIE 129

fait du pouvoir par Yusuf b. Tasfin. La lecture de ces deux pages donne envie de reprendre
tout le probléme des origines de I’Etat almoravide; on est sans doute un peu loin de Ceuta,
mais le détour vaut incontestablement la peine.

On ne s’est éloigné en fait qu’en apparence, car H. F. évoque immédiatement 1’'une des
multiples carriéres de fugaha’, qu’il conviendrait de mettre en paralléle avec celle d’al-Hadrami.
Il s’agit d’un Valencien du nom d’Ibn Hamdin al-Ansari, qui, aprés un voyage en Orient et
un retour dans sa patrie, se rallie aussi avec enthousiasme aux Almoravides, et vient résider
a Ceuta a la fin de sa vie. Comme H.F. le note trés justement, « & la veille de I'installation
des Almoravides, les fugaha’ sont la seule force organisée. Véritable réseau lié par des solidarités
religicuses et idéologiques, au fait de la situation politique, monopolisant les moyens d’infor-
mation, jouissant d’un prestige certain, ils pésent sur les événements et les influencent » (p. 122).
Aucune monographie portant sur cette époque n’aurait d’intérét si elle ne prenait en compte
le contexte général des rapports entre 1’idéologie religieuse et la politique, ceci d’autant plus
que Ceuta devient précisément, dans la premiére moitié du xue® siécle, 'un des foyers privi-
légiés du développement d’une classe de fugahd’ dominant la société et la culture dans un
imbroglio de rapports extrémement complexes avec le pouvoir. H. F. tente courageusement
de débrouiller ces fils enchevétrés. Méme si elle ne parvient pas toujours a clarifier les choses
autant que le souhaiterait le lecteur, elle pose ici encore des problémes fondamentaux, et
fournit de multiples éléments et pistes pour en prolonger I’étude.

C’est alors que la ville, du fait de son poids économique et culturel croissant, se dégage
d’un environnement tribal constamment présent durant toute !’époque précédente, et d’une
implication dans des jeux politiques qui lui sont extérieurs, pour accéder a une primauté
urbaine incontestée sur la rive maghrébine du Détroit. Cette importance, combinée avec son
¢loignement par rapport a la capitale politique du Maghreb occidental, et son relatif isolement
cotier, vont lui permettre d’accéder a une dimension exceptionnelle, consacrée par la formation
d’une véritable « cité-Etat » que ’on a comparée aux villes italiennes et en particulier & Génes,
avec laquelle elle entretiendra des liens privilégiés. Il s’agit d’une expérience pratiquement
unique dans I’histoire du monde musulman par la nature du pouvoir qui parvint a s’y établir
aussi bien que par son importance et sa durée.

On entre alors dans la période traitée par les deux ouvrages. Le changement, en ce qui
concerne les sources, est considérable : a partir du x1° siécle, en effet, ’histoire de la ville
cesse de dépendre exclusivement de textes historiques et géographiques, plus rarement bio-
graphiques, qui lui sont extérieurs. Dés 1’époque hammudide, on peut utiliser sur les cadis
de Ceuta les notices biographiques fournies par le Tartib al-Madarik, cuvre du plus connu
des magistrats de la ville, le fameux cadi ‘Iydd en fonction dans les années médianes du
x11° siécle (H. F. a par ailleurs de bonnes pages : 89-92, puis 115-120 sur les cadis de Ceuta de
I’époque des taifas et leurs rapports avec le pouvoir). Une autre source irés importante, bien
que jusqu’ici trés peu utilisée, que 'on doit au méme auteur, est le recueil de farwd-s intitulé
Madahib al-hukkam fi nawazil al-ahkam, d’un grand intérét pour I’histoire sociale et économique
de la cité. D’autres sources portent spécifiquement sur Ceuta a partir du xn® siécle : le Muhtasar
rédigé par un disciple du cadi ‘Iyad, Ibn Hammada, et surtout 'Jhtisar al-ahbar d’al-Ansari,

BCAI 14 (1998) M. Chérif: Ceuta aux époques almohade et mérinide, recensé par P. Guichard
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

130 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne° 14

qui est une description détaiilée de la cité, sorte de « mémorial » de la ville musulmane rédigé
en 1422, soit huit ans aprés son occupation par les Portugais. Un utile inventaire de ces
sources, dont H. F. ne donne que la liste en fin de volume, est fourni par Mohamed Chérif
aux p. 17-26 de son livre.

Les événements de la période troublée de la transition des Almoravides aux Almohades
sont présentés de fagon quelque peu diflérente par les deux auteurs, ce qui illustre bien les
incertitudes de nos connaissances : M. Chérif (p. 27) mentionne, d’aprés Ibn Haldiin, un
siége assez important de la ville par les Almohades dés 537/1143. Fidéle aux Almoravides,
Ceuta aurait résisté victorieusement a cette attaque griace a D’énergie de son cadi, I'un des
plus célébres juristes malikites de 1’époque. Ce si¢ge et cette résistance ne sont pas mentionnés
par H. Ferhat, qui en revanche, renvoyant au Bayan, signale (p. 151) sans insister beaucoup
sur ces événements, la méme année 538/1143-1144, une attaque maritime par les Magis
(Normands de Sicile?); elle fait état d’un sermon du cadi ‘Tyad appelant ses concitoyens &
un gihad dont elle n’exclut pas qu’il ait pu & ce moment viser aussi les Almohades. Cependant,
ces derniers ayant soumis Fés en 1245, Ceuta, ou prédomine toujours I’influence du cadi ‘Iyad,
fait sa soumission en 1146, avant méme la prise de Marrakech par ‘Abd al-Mu’min (1147).
Mais en 1148 la ville profite de la grande insurrection des tribus des plaines atlantiques pour
se révolter, et devenir méme le foyer urbain le plus important de ce soulévement en accueillant
un chef almoravide venu d’al-Andalus, al-Sahrawi, qui cherche sans beaucoup de succés a
coordonner cette révolte assez confuse. La révolte avorte assez vite et la reddition de la ville
est suivie de l’exil du cadi et de son assignation & résidence & Marrakech ou il meurt peu
de temps aprés.

Le début chaotique de I’« ordre almohade » a Ceuta ne remet pas en cause I'importance
de la ville, qui est 'une des principales capitales provinciales de I’empire, siége au début de
la période d’un vaste gouvernement qui englobait & la fois le Détroit et les tribus berbéres
avoisinantes (M. Ch., p. 94-95, H.F. p. 169 et 193-195). C’est de cette époque, et peut-étre
du fait d’une certaine unification de la région sous l'influence de la ville, que daterait 1’ex-
pression de Rif appliquée aux montagnes de ’arriére-pays, occupées par diverses tribus, dont
les plus connues sont les Gumara. Ceux-ci apparaissent cependant assez peu dans 1’important
Al-Magsad al-Sarif ou Vie des saints du Rif d’al-Badisi (711/1311-1312), qui apporte, pour
I’époque almohade, des informations intéressantes sur la topographie de la ville, ses institutions
religieuses et laiques, les relations commerciales entre Ceuta, Badis et I’Andalousie, la piraterie
dans le Détroit (M. Ch., p. 23). H. F. pose bien le probléme des rapports de la ville avec ces
zones tribales, rapports assez distendus apparemment (p. 168-171). Dés I’époque azafide, en
tout cas, la domination politique de la ville ne s’étend qu’a ses environs immédiats (M. Ch.,
p. 94).

Du point de vue de I’histoire politique, le régime azafide, qui dure on le sait de 1250 a
1327, est d’un grand intérét. Il est préparé par deux décennies (1232-1250) ou, durant la
désorganisation du pouvoir almohade, la ville semble déja tendre 4 se constituer en une
véritable cité-Etat sous des gouverneurs pratiquement indépendants, que ’on peut interpréter
comme représentant la classe des fugahd’ et des marchands, sans doute déja influents dans la

BCAI 14 (1998) M. Chérif: Ceuta aux époques almohade et mérinide, recensé par P. Guichard
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1997 111. HISTOIRE, ANTHROPOLOGIE 131

ville, mais qui n’avaient encore jamais accédé durablement au pouvoir. On peut toutefois
réfléchir au fait que les deux gouvernants autonomes les plus significatifs de la ville durant
cette période troublée, al-Yanasti (1233-1236) et Ibn Halas (1242-1248), sont des Andalous, ce
qui jette un doute sur la cohésion et la consistance de ce milieu.

Mais il est vrai que les Azafides, quant & eux, sont bien des Ceutis. Sous leur gouvernement,
la ville se maintient, non sans difficulté, dans une indépendance de fait, sans marques trés
visibles de souveraineté. S’ils ont une correspondance officielle (publiée par M. al-Habib al-Hila,
Rasa’il diwaniyya min Sabta fi I-ahd al-*Azafi, Rabat, 1979), ils ne frappent pas de monnaie
propre (voir J.J. Rodriguez Llorente et Tawfiq b. Hafiz Ibrahim, Numismatica de Ceuta
musulmana, Madrid, 1987), n’ont pas de vizirs, ne prennent pas de lagab-s, mais, comme le
dit Ibn Sa‘id, & leur époque « Ceuta n’est soumise 4 aucun pouvoir mais est gérée par le fagih
al-‘Azafi.» Le jeu complexe des puissances alors dominantes dans le Détroit — la Castille,
les Mérinides, les Nasrides, I’Aragon et Génes — favorise sans doute cette autonomie. Les
deux ouvrages proposent d’intéressantes réflexions sur ce curieux pouvoir azafide, assez excep-
tionnel par sa durée bien supéricure a celle des éphéméres cadis-ra’is de certaines cités
d’al-Andalus. La période qui va de D’établissement de la domination mérinide sur la ville
en 1327 4 ’occupation militaire par les Portugais en 1315 a paru aux deux auteurs, du point
de vue de I’histoire politique, d’un moindre intérét, et ils ne lui consacrent que peu de pages
(précisions sur Dactivité des corsaires des xive-xve sieécles dans M. Ch., p. 107-108).

Les chapitres suivants sont, dans les deux livres, consacrés comme on 1’a vu & I’histoire
sociale, économique et culturelle. On en a donné ’organisation générale au début de ce compte
rendu. On soulignera seulement ici ’'intérét de nombreuses pages souvent fort denses. L’arriére-
plan agricole de la ville, original du fait de la faible étendue des surfaces cultivables, n’est pas
négligé, car les fatwa-s tirées des Madahib complétent utilement Ie tableau un peu général que
fournissent des descriptions géographiques, pour donner ’image d’une terre fortement parcel-
lisée, minutieusement irriguée et exploitée, avec une prédominance de I’arboriculture jardiniére.
La rareté relative de I’eau entraine de multiples conflits entre agriculteurs et propriétaires de
moulins. La ville importe massivement du blé que ses environs produisent en trop faible
quantité, mais la région exporte des fruits et méme du sucre.

L’économie urbaine est fortement monétarisée. Comme le note M. Ch., « Les nawazils du
cadi ‘Iyad regorgent de notations qui montrent 1’omniprésence de la monnaie dans la vie
quotidienne des Sebtis. Les moindres transactions sont formulées en dinars, mithqals, dirhams,
girats » (p. 150, n. 51). H. F. consacre plusieurs pages particuliérement suggestives a 1’étude
de la monnaie, notant que ’atelier de Ceuta est I'un des rares du Maghreb a avoir fonctionné
sans interruption durant tout le Moyen Age (p. 291-300). Les limites posées par les sources
aux connaissances sont bien marquées. La nature des impdts que mentionnent les textes est
ainsi malaisée 4 déterminer. Il semble par exemple que le magram, que ’on rencontre aussi
dans la Péninsule, soit un impdt foncier, mais on connait trés mal les mukiis pergus a ’entrée
ou la sortie des souks, un peu mieux les taxes douaniéres qui apparaissent dans les documents
chrétiens (M. Ch., p. 131-133). Les souks sont omniprésents dans la ville : a la veille de la
conquéte portugaise, il y aurait 142 marchés a D’intérieur et 32 dans les faubourgs, d’aprés

BCAI 14 (1998) M. Chérif: Ceuta aux époques almohade et mérinide, recensé par P. Guichard
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

132 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 14

al-Ansari. Mais il est difficile de distinguer dans le détail les catégories de lieux de commerce,
simples places extra muros ou sont vendus le bois, le charbon ou les bestiaux, ou boutiques
traitant de produits plus luxueux; mais dans ce cas on ignore si, par exemple, « les trente et un
marchés de la soie étaient aussi des ateliers, si les articles y étaient vendus, et dans ce dernier
cas, s'il s’agit de vente de gros ou de détail» (H.F., p. 289-290).

Le commerce méditerranéen occupe évidemment une place (rés importante. H. F. pense
que la ville en arrive, en dépit de I’importance sociale et intellectuelle qu’y occupent les
fugaha’, & se doter d’une législation — ou en tout cas d’une pratique — maritime et commer-
ciale «laique », ou les associations entre marchands musulmans et chrétiens ne sont pas rares.
« Ville orthodoxe, dominée par des fugaha, Sabta est aussi dominée par le pragmatisme. Tout
en participant par ses arbalétriers, sa flotte et 1’éloquence de ses dirigeants au djihad, la ville
opte pour la paix et les solutions négociées » (H. F., p. 290). Il est probable, d’ailleurs, qu’a
cette époque le commerce méditerranéen se fait essentiellement sur des navires chrétiens. On
peut rappeler que, dés les années 1180, Ibn Gubayr doit emprunter des bateaux génois aussi
bien a l’aller qu’au retour de sa céleébre Rikla qui le conduit de Ceuta en Orient et le fait
rentrer en Espagne par la Sicile.

Cette cité-Etat musulmane tout a fait originale, qui au xme® siécle entretient des rapports
étroits avec Génes, et dont I'un des dirigeants de la méme époque, Ibn Halas, est associé aux
Manduel de Marseille, assoit son indépendance sur la force de son enceinte et celle de sa flotte
(bonne étude dans M. Ch., p. 99-107). Son économie prospére semble reposer sur le commerce
de transit, mais aussi sur une industrie notable du lin, de la soie, probablement du papier.
La vie religieuse est active. Le soufisme maraboutique et le soufisme philosophique font leur
apparition dans la ville au xin® siécle (ce dernier avec la présence d’Ibn Sab‘in dans les années
1240), mais au x1v°® siécle ils sont supplantés par le soufisme intellectuel et individuel (M. Ch.,
p. 174). La cité serait la premiére du Maghreb a avoir vu s’implanter une madrasa, en 635/
1238, une dizaine d’années avant que n’en apparaisse une dans la Tunis hafside (M. Ch.,
p. 177). La culture reste majoritairement sous I’influence de 1’Orient, bien que la ville se
situe depuis le x° siécle dans une ambiance véritablement andalouse. Dans le Barnamag
d’al-Tugibi (m. en 1329), qui refléte bien 1’ambiance culturelle de la ville, les 340 ouvrages
enregistrés sont pour 60 9, orientaux, pour 249 andalous, pour 16 % maghrébins (M. Ch.,
p- 21 et 181). La ville connait aussi un développement intéressant de la médecine et de la
grammaire. C’est d’autre part de Ceuta qu’était originaire Ibn RuSayd (m. en 721/1321),
I’auteur de «la plus grande rilla connue dans le monde arabe » (M. Ch., p. 188).

11 serait faux de laisser croire que ces ouvrages n’ont pas de défauts. La typographie est
souvent médiocre, et la multiplicité des fautes, surtout dans I’édition marocaine, dénote des
éditions sans doute hatives; les auteurs n’utilisent les systémes traditionnels de transcription
qu’avec I’attention distraite que leur accordent souvent les arabophones. La cartographie est
inexistante dans 1’ouvrage de H.F., réduite & une carte de la ville dans M. Ch. On regrette
qu’une plus grande attention n’ait pas été accordée a ’espace géographique environnant, ne
serait-ce qu’avec une carte du littoral jusqu’a Belyounech et Marsa Misa, annexes rurales de
la ville dont il est question fréquemment. On aurait pu aussi essayer de rendre compte

BCAI 14 (1998) M. Chérif: Ceuta aux époques almohade et mérinide, recensé par P. Guichard

© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1997 HI. HISTOIRE, ANTHROPOLOGIE 133

graphiquement de I’environnement tribal, et peut-étre d’y réfléchir davantage. Au total, ce-
pendant, nous avons deux études trés riches, qui parfois se recoupent mais souvent se
complétent, I’'une visant 4 davantage d’exhaustivité méthodique, ’autre plus foisonnante en
suggestions qui dépassent souvent I’histoire de Ceuta pour la situer de fagon extrémement
intéressante dans des problématiques neuves de I’histoire marocaine. Elles permettent de
reconstituer I'image d’une ville importante dans le panorama méditerranéen, sur laquelle les
travaux méritoires de Latham avaient sans doute déja attiré ’attention, mais dont I’histoire se
trouve ainsi présentée dans son ensemble, et dans toutes ses dimensions, sur la base de
sources dont plusieurs n’avaient jusqu’ici été que trés peu utilisées. On se félicite de voir
ainsi comblé un vide relatif de I’histoire méditerranéenne, et par deux ouvrages dont le
lien avec la tradition monographique de I'université francaise est évident.

Pierre GUICHARD
(Université Lumiére - Lyon 2)

Carlos GozALBEs CRAVIOTO, El urbanismo religioso y cultural de Ceuta en la Edad Media.
Instituto de Estudios Ceuties, Ceuta, 1995, 24 x 17 cm, 270 p., ill.

Cet ouvrage de synthése fait suite & une bonne vingtaine de monographies du méme auteur
sur la ville de Ceuta/Sebta, sous le pouvoir islamique maghrébin ou andalou (711-1415), puis
sous pouvoir portugais (1415-1640), et enfin espagnol (1640-1995).

L’auteur, professeur a Malaga, est le fils de I’arabisant et historien Guillermo Gozalbes
Busto, spécialiste de I’histoire de Tanger et de Salé-Rabat, et le frére de [Dhistorien et
archéologue Enrique Gozalbes Cravioto, auteur, lui aussi, de monographies sur ’histoire de
la Ceuta préislamique. Ses recherches doivent beaucoup — il le reconnait expressément — a
I’historien et archéologue de Ceuta, Carlos Posac Mon. Ceci pour mémoire de cette « école »
espagnole d’historiens de la ville de Ceuta/Sebta arabe, étudiée surtout a partir de sources
arabes, portugaises et espagnoles et de I’archéologie locale.

Mais le projet du professeur Carlos Gozalbes Cravioto est bien plus ambitieux que celui
de ses prédécesseurs : il s’agit de présenter les structures urbaines, spécialement religieuses et
culturelles, d’une ville médiévale de I’Occident musulman (cimetiéres, mosquées et autres lieux
de priére, bains et autres salles d’ablutions, quartiers chrétiens et juifs, médersas et autres
lieux d’enseignement, bibliothéques). Le résultat est assez réussi : la connaissance trés struc-
turée d’une des villes les plus importantes et les mieux documentées de I’Islam occidental
médiéval, située — non seulement du point de vue géographique — entre al-Andalus et le
Maghreb arabo-islamique, et ol ’élément berbére maghrébin est assez estompé, au profit de
structures urbaines préislamiques et islamiques communes aux pays de la Méditerranée,
spécialement redevables a leurs origines orientales. Ces structures urbaines de Ceuta sont
aussi trés conditionnées par les réalités géographiques de 1’étroite péninsule du mont Hacho,

BCAI 14 (1998) M. Chérif: Ceuta aux époques almohade et mérinide, recensé par P. Guichard _
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



