1997 1II. HISTOIRE, ANTHROPOLOGIE 123

Malika ZEeGHAL, Gardiens de I'Islam (Les Oulémas d’al-Azhar dans I’Egypte contem-
poraine). Presses de la Fondation nationale des sciences politiques, Paris, 1996.
13 x 21 cm, 381 p.

Ancienne éléve des Ecoles normales supérieures, docteur en sciences politiques et chercheur
au CNRS, M. Zeghal propose en cette étude particuliérement documentée (textes et interviews)
une « approche compréhensive » de I'Islam officiel de I'université d’al-Azhar, cette institution
religieuse vieille de plus de mille ans, qui ne cesse d’étre un point de référence pour le sunnisme
majoritaire et se révéle étre aujourd’hui un recours ou un appui pour la contestation fonda-
mentaliste des islamistes. Comment expliquer sa « présence critique », en Egypte et en bien
d’autres pays, dans les champs de la prédication, de la censure, de 1’éducation et du droit,
en vue d’y réislamiser la société? C’est pour répondre a cette question d’actualité que I’A.
refait ici Ihistoire d’al-Azhar, de ses professeurs et de ses étudiants, et en analyse les relations
de collaboration ou de contestation avec les pouvoirs établis, en Egypte et ailleurs.

Le chap. 1, intitulé Les Quiémas entre quiétisme et contestation (59-90), évoque rapidement
la tradition d’alliance a I’Etat et la pratique azharie de la contestation au temps des khédives
et des rois (1805-1952) . une certaine aristocratie azharie avait toujours su y sauvegarder son
prestiges &s sciences religieuses, ses intéréts économiques et ses liens avec le pouvoir, sachant
en épouser ou le nationalisme ou le panislamisme, bien que les étudiants d’al-Azhar (les
mugawir-s) y manifestent souvent leur mécontentement. Certains cheikhs d’al-Azhar avaient
méme su nouer d’étroites relations avec 1’association naissante des Fréres musulmans. Le
chap. 11 a pour titre Al-Azhar et le régime de la Thawra (91-126) et s’interroge sur les rapports
contradictoires entre les cheikhs d’al-Azhar et le pouvoir nassérien révolutionnaire, dont le
socialisme et le panarabisme avaient besoin d’un « label » islamique. Aprés bien des réticences,
le ralliement d’al-Azhar (avec les cheikhs al-Baqiiri et Mahmad Saltiit) déboucha sur la
réforme qui lui fut imposée en 1961. Celle-ci entendait intégrer al-Azhar dans I’enseignement
moderne en lui adjoignant des facultés d’administration, de commerce, d’ingénierie, de
médecine, de pharmacie, etc., en l’alignant sur les universités d’Etat. Toutes choses qui
engendrérent la désacralisation de I’apprentissage religieux, 1’émergence d’une nouvelle élite
d’origine rurale (mais bureaucratisée) et I’apparition d’un «lettré religieux moderne » qui
était obligé d’harmoniser din et dunyd, d’oti une sujétion d’al-Azhar aux directives de I’Etat
laique et socialiste.

Le chap. 11, qui a pour théme Retour a la foi et construction d’un droit islamique (127-
164), analyse le «retour du religieux » aprés 1967 et surtout avec Sadate. Le parcours du
cheikh ‘Abd al-Halim Mahmiid s’avére alors exemplaire. Cheikh d’al-Azhar de 1973 & 1979,
il en multiplie les extensions scolaires et les revendications religieuses. Le réseau des écoles
primaires et secondaires qui préparent aux facultés d’al-Azhar finit par couvrir tout le pays
et y assure un enseignement réservé aux musulmans, qui se veut plus ou moins autonome par
rapport & ’enseignement d’Etat. L’Académie de recherches islamiques d’al-Azhar insiste en
méme temps sur la nécessité d’appliquer la fari‘a, d’ol ses projets d’un code pénal islamique

BCAI 14 (1998) M. Zeghal: Gardiens de I'lslam. Les Oulémas d’al-Azhar dans I’'Egypte contemporaine, recensé par M. Borrmans
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

124 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 14

(1976) et d’une Constitution islamique standard (1977-1979) en vue d’assurer a la société sa
« personnalité musulmane ». Opposition au pouvoir politique, soufisme et salafisme, soutien
financier de 1’Arabie Séoudite, radicalisme religieux : tout cela redonne alors 4 al-Azhar son
prestige et son influence, d’autant plus qu’y est créée une faculté de la prédication islamique
(da'wa) en 1978. Le chap. 1v s’attache a en piéciser le but sous le titre Précher et oublier
UEtat : Dexercice de la Da‘wa (165-228). Obligée d’étre au service de la modernité et de
I’arabisme au temps de Nasser, la da'wa se voit alors promue 4 une nouvelle fonction « sans
rapport avec ’administration », grice a4 la multiplication des mosquées d’initiative privée et
aux « missions » des cheikhs 4 ’extérieur, ce qui lui assure une intégration a I'Islam mondial
au service de la wumma (autre « voie de contournement du contrdle de I’Etat »). Les cheikhs
ont fait place aux « précheurs» (da‘iya-s), grands et petits, lesquels développent une stratégie
d’islamisation hors de la sphére politique, & la suite des cheikhs Sa‘rawi, Gazali, Kisk,
Qaradawi et Mahallawi.

Avec le chap. v, I’A. décrit La bataille des turbans (229-268), car al-Azhar connait
désormais des « oulémas, serviteurs du prince (discours officiel) » et des cheikhs contestataires
et islamistes qui refusent I’instrumentalisation politique du corps des précheurs par 1’Etat.
C’est & Poccasion de certains « procés notoires » que cette opposition légale s’exprime alors.
Mais le chap. vi va plus loin, puisqu’il analyse comment Les oulémas (vont) a [lassaut
'd’al-Azhar (269-304) : vers 1980, en effet, la politique d’expansion de I’enseignement azhari
est remise en cause, en vue d’une récupération de sa personnalité propre ou «le choix de
Dieu » améne les cheikhs 4 une resacralisation et réislamisation du cursus des études. On
refait ainsi I’histoire d’al-Azhar et on revendique pour celle-ci le droit a 1’expression dans
tous les domaines ou la société civile se révéle encore «imparfaite» (parce que plus ou
moins « occidentalisée »). Le chap. vi insiste sur L’exercice de la censure (305-325) par
al-Azhar, qui justifie par la certains passages «de la violence symbolique & la violence
physique ». Il se constitue alors un «capital de condamnations» qui témoignent d’une
cléricalisation musulmane de la société égyptienne et d’un interventionnisme d’al-Azhar sur
les productions intellectuelles (censures «externes» et «internes»). Un nouveau type de
cheikh «censeur et militant » apparait ainsi, que I’A. décrit au chap. viit qu’elle ose intituler
Oulémas et Islamistes : affinités et rapprochements (327-363) : elle y analyse le concept de
takfir (anathématisation) comme expression du militantisme religieux ou la violence verbale
des cheikhs semble rejoindre la violence physique des islamistes, tandis que la société globale
connait aussi la violence d’Etat. Certains sont alors partisans d’un « ordre politique trans-
cendantal » comme le cheikh aveugle ‘Umar ‘Abd al-Rahman, lequel justifie tous les igtihad-s
et tous les gihad-s face a une société impie qu’il excommunie. Entre la « da'wa administrée »
d’al-Azhar et la «da'wa débridée » des «intellectuels religieux et combattants », un comité
d’intermédiation des oulémas s’c¢fforce enfin de rapprocher des tendances opposées, qui n’en
sont pas moins unanimes pour réclamer de I’Etat qu’il soit plus musulman et applique
intégralement la Sari‘a.

C’est tout cela que 1I’A. reprend en sa Conclusion (365-372), aprés en avoir présenté les
grandes lignes dans sa longue Infroduction (17-38) : elle illustre ainsi combien il est difficile,

BCAI 14 (1998) M. Zeghal: Gardiens de I'lslam. Les Oulémas d’al-Azhar dans I’'Egypte contemporaine, recensé par M. Borrmans
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1997 III. HISTOIRE, ANTHROPOLOGIE 125

pour la société musulmane égyptienne, d’organiser sereinement et de délimiter clairement le
domaine du religieux et du théologique, d’un coté, et celui de la culture, de I’économique et du
politique, de I’autre. Ce faisant, il arrive souvent aux hommes de religion musulmane de passer
d’un soutien inconditionnel au pouvoir A une opposition flagrante au régime : I’histoire contem-
poraine de I’Egypte est ainsi témoin des oscillations contradictoires du subtil rapport entre din
et dawla. Il est a regretter que, dans un tel contexte, personne n’ait songé a poursuivre la
tache des grands réformateurs du début du siécle pour permettre 4 la théologie musulmane,
dogmatique et morale, de relever les défis de la pensée contemporaine et de répondre aux
légitimes requétes des intellectuels et des scientifiques qui ne sauraient se contenter, pour
croire aujourd’hui, d’affirmations répétées et de revendications injustifiées : ils entendent fonder
leur foi sur un renouveau de ’exégése et un aggiornamento de 1’éthique. Et c’est bien cela
que I’A. laissait entrevoir dans son introduction en se demandant si al-Azhar répond 2 cette
«demande de religieux ». Sa patiente lecture de la Magallat al-Azhar et des multiples publi-
cations de ses cheikhs et sa « méthode biographique» (qui 1’a amenée A enregistrer et
retranscrire 35 biographies orales de cheikhs azharis de tous rangs) lui ont permis de mieux
comprendre al-Azhar, «centre de savoir et de pouvoir» au cours de ce xx° siécle, pour en
faire partager au lecteur les problémes et les interrogations. On ne saurait donc trop recommander
la lecture d’un tel livre aux chercheurs, surtout ceux qui voudraient s’enquérir des « gardiens
de I'Islam » en d’autres pays musulmans. On est cependant tenté de se poser une question
importante avant de fermer le livre : dans le grand débat ainsi ouvert sur le devenir de la
société égyptienne, pourquoi al-Azhar considére-t-il celle-ci comme étant monolithique et ne
s’interroge-t-il pas sur la place légitime qu’y tiennent les communautés coptes? Rien n’en
transparait dans la présente étude. Le « retour du religieux » devrait-il ignorer ou abolir tout
pluralisme, qu’il soit spirituel ou culturel? A ce titre, encore, le livre de M. Zeghal est des
plus révélateurs.

Maurice BORRMANS
(PISAI, Rome)

Ahmad Azzaour (éd.), Rasa’il muwahhidiyya, magmii'a gadida. Université Ibn Tofail,
faculté des lettres et sciences humaines, Kénitra, Maroc, 1995. Tome I, 606 p.

Nous avons la le regroupement d’un ensemble de documents qui jettent une nouvelle
lumiere sur la période almohade. Certaines de ces lettres administratives concernent la période
de fondation de la dynastie almohade, I’expansion de sa doctrine et ses fondements politiques.
D’autres portent sur la naissance du courant almohade au Magrib al-Wasat, en Ifrigiya, et
sur les relations diplomatiques avec les Ayyabides, la république italienne de Pise et les
royaumes d’al-Andalus 3 I’époque nasride.

BCAI 14 (1998) M. Zeghal: Gardiens de I'lslam. Les Oulémas d’al-Azhar dans I’'Egypte contemporaine, recensé par M. Borrmans
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



