1997 III. HISTOIRE, ANTHROPOLOGIE 121

Fred HALLIDAY, Islam and the Mpyth of Confrontation, Religion and Politics in the
Middle East. 1.B. Tauris, London, 1996. 255 p.

Avec la brusque et récente accélération de I’histoire, une succession non moins rapide de
constructions théoriques globalisantes visent, avec plus ou moins de succés, & proposer de
nouvelles grilles de lecture du monde. La scéne scientifique américaine a été particuliérement
prolifique en la matiére. A peine la « fin de I’histoire » et le triomphe définitif de la démocratie
libérale, avec la chute du communisme, étaient-ils annoncés, que Samuel Hungtington dévelop-
pait I'idée d’une histoire désormais fondée sur ’affrontement inéluctable des civilisations, et
plus particuliérement de 1’Occident et de I’islam. Avec «Islam and the Myth of Confron-
tation », Fred Halliday entend se positionner dans ces débats. Prenant le contre-pied des
theéses de Huntington, qui voit dans le particularisme des civilisations, avec un role essentiel de
la religion, le fondement premier des identités, Fred Halliday met en avant une interprétation
qui prend d’abord en considération les questions politiques liées au développement économique.

Autant dire que cet ouvrage, qui prend place dans un débat intellectuel largement anglo-
saxon, apporte particuliérement peu de nouveauté pour le lecteur friand de connaissances sur
le Moyen-Orient. Fred Halliday ne nous livre ici ni expérience de terrain récente, ni réflexion
novatrice sur un champ précis du savoir sur cette région. En revanche, on apprend beaucoup
sur ses conceptions philosophiques et politiques. L’intérét du livie — pour ceux que cela peut
intéresser — est donc dans ce que peut avoir d’exemplaire son itinéraire. Comment D’auteur
de Arabia without Sultans, la bible militante de la fin des années soixante-dix pour les
sympathisants du Yémen du Sud et de la « révolution du Dhofar », alors phares de la «lutte
anti-impérialiste », a-t-il réagi face au défi de l’apparente résurgence des identités civilisa-
tionnelles, ethniques et religieuses?

Fred Halliday passe du refus de ce qu’il appelle le « mythe de la confrontation », ou il
reléve a juste titre que la « menace de l’islam » est aussi une réponse i une « menace contre
I’islam », & un autre refus censé fonder le premier : le r6le des mythes civilisationnels dans
la genéese d’identités, d’entités politiques et, donc, d’éventuelles confrontations. Ainsi, il consacre
une partie importante de son livre & tenter de démontrer qu’il n’y a rien de spécifique au
Moyen-Orient, qu’il soit arabe, persan ou turc, qu’on ne puisse retrouver ailleurs dans ce
qu’il continue d’appeler le « Tiers-Monde ». La révolution islamique en Iran ne serait religieuse
qu’en apparence, ses causes réelles étant également présentes sous d’autres cieux, en Amérique
latine ou en Inde. Si le débat sur le caractére religieux ou non des discours politiques se
réclamant de la religion semble largement métaphysique (ou serait donc la « vraie religion »
face a son «instrumentalisation politique »?), on peut se demander pourquoi il n’y a pas eu
de révolution au nom de la religion en Amérique latine ou ailleurs, & I'image de ce qui fut
en Iran. Pourquoi, enfin, une révolution islamique a-t-elle pu triompher dans un pays chiite
et pas chez les sunnites? Dans sa déconstruction du «religieux », Fred Halliday argue du
fait que derriére l'islamisme se cache mille réalités différentes, que les sociétés musulmanes
différent entre elles autant qu’avec I’Occident. Certes... Mais le fait que ces réalités différentes

BCAI 14 (1998) F. Halliday: Islam and the Myth of Confrontation. Religion and Politics in the Middle East, recensé par P.-J. Luizard
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

122 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 14

se réclament de I’islam n’a-t-il aucune signification? Le fait que 1’affaire Rushdie ait aussi un
caractére religieux ne compte-t-il pas?

Car a vouloir nier le réle des mythes civilisationnels dans la politique et dans la construction
d’ensembles géopolitiques, on se prive d'un des aspects importants du fonctionnement des
sociétés. Les identités tant individuelles que collectives sont toujours complexes et changeantes.
Elles sont fondées sur une hiérarchie variable d’identités secondaires, dont 1’une ou ’autre va
prendre la premiére place 4 un moment donné dans un contexte particulier. Si les explications
que proposent Fred Halliday des mouvements récents des sociétés moyen-orientales sont
irréfutables, elles ne reflétent cependant qu’une partie de la réalité.

La critique de la globalisation, fondée sur la primauté des particularismes civilisationnels,
est menée par Fred Halliday au nom d’un relativisme en la mati¢re, mais au nom duquel il
semble renvoyer dos a dos islamismes et extréme droites occidentales! Les problémes seraient
ceux, universels, du développement économique et du changement politique qui doit ’ac-
compagner. L’exercice cache mal un tiers-mondisme sans distance, tant il apparait bien-pensant
(«I’amitié entre les peuples » énoncée a travers un verset du Coran en phrase finale)... et
tout aussi globalisant que les théories qu’il entend réfuter. On ne peut s’empécher de rapprocher
les positions défendues par Fred Halliday de celles du professeur en sciences politiques irakien
Hanna Batatu, Pauteur d’une somme sur I’Irak moderne. Hanna Batatu écrivait en 1990,
aprés invasion du Koweit par I'Irak et avant que la guerre n’éclate, que «la révolution de
1920, la révolution de 1958, la guerre contre 1’'Iran et la crise actuelle... avaient probablement
rapproché sunnites et chiites d’une fagon sans précédent». Quelques mois plus tard,
I’« intifada » de mars 1991 infirmait tragiquement ces espoirs. C’est une attitude qui semble
caractériser beaucoup de ceux qui ont eu une lecture marxiste des sociétés moyen-orientales,
que de continuer a refuser toute explication civilisationnelle ou fondée sur I’identité ethnique
ou religieuse, dans leur analyse des mouvements politiques et sociaux, pour mettre en avant
un universalisme basé sur une conception « matérialiste », qui date aujourd’hui terriblement,
parce que livrée sans esprit critique, surtout lorsqu’il s’agit de prendre parti dans le débat
théorique du moment.

Au passage, Fred Halliday régle quelques comptes avec les «relations internationales »
comme discipline académique (la sienne), dans leur traitement « peu scientifique » de la seconde
guerre du Golfe... et entreprend une critique d’Edward Said et de Bernard Lewis, qui « n’ont
pas réussi dans ce que j’ai défini comme la tiche centrale des intellectuels, 2 savoir ’analyse
des sociétés » du Moyen-Orient.

Pas plus que le « choc inéluctable des civilisations », le tiers-mondisme exhumé tout droit
des années soixante-dix ne rend compte de toutes les réalités moyen-orientales. Les modéles
globalisants appliqués a I’histoire humaine ne peuvent refléter la complexité des sociétés.
C’est, sans doute, pourquoi ils passent si vite.

Pierre-Jean LUIZARD
(CNRS/INALCO, Paris)

BCAI 14 (1998) F. Halliday: Islam and the Myth of Confrontation. Religion and Politics in the Middle East, recensé par P.-J. Luizard
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1997 1II. HISTOIRE, ANTHROPOLOGIE 123

Malika ZEeGHAL, Gardiens de I'Islam (Les Oulémas d’al-Azhar dans I’Egypte contem-
poraine). Presses de la Fondation nationale des sciences politiques, Paris, 1996.
13 x 21 cm, 381 p.

Ancienne éléve des Ecoles normales supérieures, docteur en sciences politiques et chercheur
au CNRS, M. Zeghal propose en cette étude particuliérement documentée (textes et interviews)
une « approche compréhensive » de I'Islam officiel de I'université d’al-Azhar, cette institution
religieuse vieille de plus de mille ans, qui ne cesse d’étre un point de référence pour le sunnisme
majoritaire et se révéle étre aujourd’hui un recours ou un appui pour la contestation fonda-
mentaliste des islamistes. Comment expliquer sa « présence critique », en Egypte et en bien
d’autres pays, dans les champs de la prédication, de la censure, de 1’éducation et du droit,
en vue d’y réislamiser la société? C’est pour répondre a cette question d’actualité que I’A.
refait ici Ihistoire d’al-Azhar, de ses professeurs et de ses étudiants, et en analyse les relations
de collaboration ou de contestation avec les pouvoirs établis, en Egypte et ailleurs.

Le chap. 1, intitulé Les Quiémas entre quiétisme et contestation (59-90), évoque rapidement
la tradition d’alliance a I’Etat et la pratique azharie de la contestation au temps des khédives
et des rois (1805-1952) . une certaine aristocratie azharie avait toujours su y sauvegarder son
prestiges &s sciences religieuses, ses intéréts économiques et ses liens avec le pouvoir, sachant
en épouser ou le nationalisme ou le panislamisme, bien que les étudiants d’al-Azhar (les
mugawir-s) y manifestent souvent leur mécontentement. Certains cheikhs d’al-Azhar avaient
méme su nouer d’étroites relations avec 1’association naissante des Fréres musulmans. Le
chap. 11 a pour titre Al-Azhar et le régime de la Thawra (91-126) et s’interroge sur les rapports
contradictoires entre les cheikhs d’al-Azhar et le pouvoir nassérien révolutionnaire, dont le
socialisme et le panarabisme avaient besoin d’un « label » islamique. Aprés bien des réticences,
le ralliement d’al-Azhar (avec les cheikhs al-Baqiiri et Mahmad Saltiit) déboucha sur la
réforme qui lui fut imposée en 1961. Celle-ci entendait intégrer al-Azhar dans I’enseignement
moderne en lui adjoignant des facultés d’administration, de commerce, d’ingénierie, de
médecine, de pharmacie, etc., en l’alignant sur les universités d’Etat. Toutes choses qui
engendrérent la désacralisation de I’apprentissage religieux, 1’émergence d’une nouvelle élite
d’origine rurale (mais bureaucratisée) et I’apparition d’un «lettré religieux moderne » qui
était obligé d’harmoniser din et dunyd, d’oti une sujétion d’al-Azhar aux directives de I’Etat
laique et socialiste.

Le chap. 11, qui a pour théme Retour a la foi et construction d’un droit islamique (127-
164), analyse le «retour du religieux » aprés 1967 et surtout avec Sadate. Le parcours du
cheikh ‘Abd al-Halim Mahmiid s’avére alors exemplaire. Cheikh d’al-Azhar de 1973 & 1979,
il en multiplie les extensions scolaires et les revendications religieuses. Le réseau des écoles
primaires et secondaires qui préparent aux facultés d’al-Azhar finit par couvrir tout le pays
et y assure un enseignement réservé aux musulmans, qui se veut plus ou moins autonome par
rapport & ’enseignement d’Etat. L’Académie de recherches islamiques d’al-Azhar insiste en
méme temps sur la nécessité d’appliquer la fari‘a, d’ol ses projets d’un code pénal islamique

BCAI 14 (1998) F. Halliday: Islam and the Myth of Confrontation. Religion and Politics in the Middle East, recensé par P.-J. Luizard
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



