118 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 14

(amiraux) depuis les origines jusqu’au milieu du xix® siécle. Elle est tirée d’un manuscrit rédige
en 1267/1850 par un certain Hasan Abaza et conservé dans une bibliothéque en Haute-Egypte
a Sohag.

Outre l’indigence de I’introduction, il faut regretter I’absence de tout index et le nombre
important de fautes d’impression. Cela n’6te rien a l’intérét de 1’épitre de Hamawi sur «les
vertus des sultans ottomans ». Elle apporte un éclairage passionnant sur la perception, par
une partie de D’élite intellectuelle et religieuse du Caire, des sultans d’Istanbul & la fin du
xvie siecle.

Michel TUCHSCHERER
(IREMAM - Université de Provence)

Palmira BRUMMETT, Ottoman Seapower and Levantine Diplomacy in the Age of Discovery.
State University of New York Press, 1994. xiv 4 285 p., 7 ill.

S’élevant contre 1'image d’un Empire ottoman vivant sur son économie agraire et exclu
de la modernité, I’auteur plaide que I’Etat et sa classe militaire de notables ont été dotés
d’« intentionalité économique », le systéme despotique n’empéchant pas les particuliers d’investir
dans le commerce international. Le cadre chronologique adopté pour la démonstration est celui
des années 1500-1520, qui voient Bayezid II puis Sélim 1¢7, candidats a 1’hégémonie sur I’espace
compris entre Venise et I’océan Indien, investir les issues levantines du négoce oriental. La
conquéte de celles-ci par Sélim I°* couronne un grand dessein, dans lequel est venu interférer
un prétendant imprévu, Chah Isma‘il, et qui défie la domination portugaise dans ’océan Indien.

Dans la premiére partie du volume (p. 21-121) sont tracés les rapports de force et relations
diplomatiques des puissances impliquées, puis le développement naval promu par Bayezid 1I
(on pourrait ajouter & la bibliographie I’article de Kissling, « Betrachtungen {iber die Flotten-
politik Bayezids II», Saeculum, 1969). Dans une seconde partie, plus courte « Négociants,
marchandises et zones de commerce» (p. 123-174), P.B. inventorie les secteurs d’activité
économique ottomans autres que la circulation des épices : commerce des grains en Méditerranée,
objet de nombreux travaux; soie de Brousse, étudiée pour la période retenue par H. Inalcik;
cuivre, moins connu. Les pages les plus personnelles de cette seconde partie analysent les muda
vénitiennes 4 Alexandrie et Beyrouth de 1501 & 1516. Une des déceptions du lecteur est de
ne pas voir apparaitre, individualisés, ces notables militaires spéculant sur le marché inter-
national dont l’existence est un argument-clef de la thése soutenue. Et, le point fait sur
I’exportation des blés de Turquie et I'importation de la soie des provinces caspiennes, on ne
percoit pas ol résiderait la nécessité d’une poussée vers la mer Rouge qui aurait été une des
hautes pensées de Sélim.

Sélim n’est pas, malheureusement pour l'auteur, le type idéal du souverain mé par des
calculs économiques. L’urgence pour I’Etat ottoman était d’éliminer la contamination du

BCAI 14 (1998) P. Brummett: Ottoman Seapower and Levantine Diplomacy in the Age of Discovery, recensé par J. Aubin
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1997 IT11. HISTOIRE, ANTHROPOLOGIE 119

« soufisme » safavide. Il s’y est donné tout entier, avec I'indifférence des grands politiques aux
effets de leur engagement sur I’économie. Il s’est montré peu sensible, c’est le moins qu’on
puisse dire, a la situation dans laquelle I’embargo sur la soie iranienne place les soyeux de
Brousse et les intermédiaires d’Alep (cf. mon article sur « La politique orientale de Sélim I°* »,
dans Itinéraires d’Orient. Hommages a Claude Cahen, Paris, 1994, p. 197-215). Quant a
I’adversaire portugais et aux épices, lesquelles continuaient d’arriver en quantités suffisantes,
I’Egypte une fois conquise, Sélim repart vers 1’Azerbaydjan. On est libre d’imaginer que,
plus tard, si le régne elit été plus long, il se serait intéressé 4 ce front secondaire. Mais c’est
passer de ’histoire aux supputations.

L’occupation des ports du Levant, de la Syrie & Alexandrie, fut une conséquence, et non
la finalité, d’une conquéte a laquelle les conseillers de Sélim étaient vivement opposés, et
qu’il entreprit pour une raison militaire, ne pouvant dans sa marche vers I’est laisser ses
arriéres exposés a une attaque de ’armée mamelouke, qui aurait pu étre catastrophique. Le
concours technique ottoman sous Bayezid IT ne doit pas pour autant &tre machiavelisé. Bien
que sa bibliographie soit assez étendue, P. B. n’est pas familiére des conditions dans lesquelles
se déroule la crise du Proche-Orient au début des années 1500. Elle a raison de souligner qu’on
ne saurait trop accorder attention a P’activité maritime ottomane, ou que sur la route de la
mer Rouge les recherches demeurent insuffisantes (d’ou, sans doute, quelques recensions peu
informées favorables & son livre). Une lecture serrée des sources s’imposait donc. Elle ne I’a
faite qu’a moitié. Un nombre élevé d’affirmations boiteuses et d’inexactitudes empéche de se
sentir en sécurité dans son ambitieuse étude.

Pourquoi les Mamelouks auraient-ils eu besoin de I’acquiescement de Bayezid II pour
aller en 1510 chercher des bois de marine au golfe d’Ayas, puisqu’Ayas se trouvait en territoire
mamelouk? Pourquoi affirmer qu’en 1512 «les Mamelouks ne voulaient pas encore (sic)
soutenir publiquement (sic) un axe Venise-Safavides-Mamelouks », axe auquel les Mamelouks
ne songeaient pas secrétement, et Venise encore moins? P.B. n’a pas connu mon article sur
« La crise égyptienne de 1510-1512. Venise, Louis XII et le Sultan », Moyen-Orient et océan
Indien 6 (1989), p. 123-156. Pourquoi prétendre qu’en 1514, au moment ol Sélim vient
d’annuler brutalement sa participation a I’expédition dans 1’océan Indien, Selman Reis, qui
est un corsaire privé engagé au service des Mamelouks et non un kapudan ottoman, représente
«une forte avancée ottomane en mer Rouge »? Sélim n’en tirera pas parti en 1517; Selman
sera rappelé, et envoyé a Istanbul. C’est beaucoup préter a Chah Isma‘il que de le mettre au
centre d’un réseau de négociations entre Venise (qui ’éconduisit), les Portugais (qu’il éconduisit)
le roi de France, le pape, I’empereur et I’Espagne! P. B. a oublié le roi du Gudjarate et
1’Adil-Chah de Bidjapur. Etc.

Une liste des erreurs de moindre taille serait fort longue. En voici juste une pincée.
Chah Isma‘il n’a jamais franchi les frontiéres de la Syrie (p. 28), non plus qu’en 1505 “Ala’
al-Dawla Dulqadir pour I’y combattre, sur ordre de Bayezid II (p. 61, les références 4 Sanuto
ont €té mal lues). Parler de front « austro-hongrois » (p. 9) avant Moh4cs est un anachronisme.
Il n’y avait pas de flotte portugaise en mer Rouge en 1507 (p. 20; c’est seulement Ibn lyas
qui le dit). Les rois de Cochin et de Cananor n’étaient pas musulmans (p. 35), mais hindous.

BCAI 14 (1998) P. Brummett: Ottoman Seapower and Levantine Diplomacy in the Age of Discovery, recensé par J. Aubin
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

120 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 14

Sarim Kurd n’était pas un dépendant de la Porte en Anatolie orientale (p. 62), 4 une date
ol ’'Empire ottoman ne s’étendait pas jusqu’au Kurdistan (sur les mouvances de ces régions,
cf. mon article « L’avénement des Safavides reconsidéré », Moyen-Orient et océan Indien 5
(1988), p. 1-130). Il n’y a pas eu deux ambassades frangaises au Caire, en 1511 et 1512 (p. 210,
n. 6), mais une seule. Varthema (p. 206) n’était pas Portugais et n’est pas allé au Bengale.
Le vice-roi Almeida n’a pas été tué a Chaul en 1508, et en 1509 il n’a pas détruit la flotte
gudjaratie & Diu. Etc.

Le propos de P.B. de « modifier les frontiéres de I’historiographie », en insérant I’Empire
ottoman dans I’ordre mondial du xvi® siécle, est plutét désinvolte. Elle semble oublier que le
désenclavement historique auquel elle se convie est bien avancé. L’histoire économique et
sociale de I’Empire ottoman est maintenant insérée, grice 4 de nombreux historiens, et des
meilleurs, dans 1’ordre européen et méditerranéen, aussi bien que son rdle politique international
I’est depuis longtemps. Dans sa conclusion intitulée « L’esprit économique ottoman et le
concept de pouvoir mondial » (p. 175-182), I’auteur résume les acquis de son ceuvre pionniére :
« concevoir ’Etat ottoman comme protagoniste plutdt que comme obstacle; recentrer I’attention
sur les frontiéres non privilégiées par le « théme de I’Age des Découvertes » [il n’y aurait donc
pas de travaux sur ’océan Indien?]; étendre la compréhension des relations euro-asiatiques
au-dela des limites imposées par les rhétoriques de différence [I’expression vise particuliérement
Iétroitesse de vues de Bernard Lewis]. Cette restructuration pourrait &tre étendue a la sphére
culturelle, c’est-a-dire que « les Ottomans pourraient figurer dans des équations de la construc-
tion de la culture dans les sphéres méditerranéenne et euro-asiatique, plutdét que d’étre repré-
sentés comme des défenseurs indifférents de *la tradition *’ jusqu’a ce qu’ils * découvrent ”’
I’Europe au xix°® siécle. »

De vagues généralisations sur la nature des Etats islamiques ont répandu des notions
romantiques sur le dédain (?) des classes militaires pour le commerce. En accordant [’inten-
tionalité économique 2 1’Etat ottoman et 4 la classe ottomane des notables, P. B. juge permettre
Iinclusion de I’Empire ottoman dans la discussion savante et I’analyse comparative des Etats
médiévaux et protomodernes.

Les orientalistes veulent répondre, et c’est bien légitime, au goiit des historiens qui cherchent
aupres d’eux une intelligence plus générale de [’histoire. Le résultat, hélas, est parfois a
n’utiliser qu’avec les plus grandes précautions. Sélim I°%, §’il avait Iu Iouvrage étonnant de
M. Bacqué-Grammont sur Ottomans et Safavides 1’elit probablement fait décapiter. Peut-étre
son esprit imprévisible elit-il été plus clément envers le propagandisme ottomanophile de
M™¢ Brummett. Quant 4 nous, nous attendons encore le livre que mérite le régne de ce
grand sultan.

Jean AUBIN

BCAI 14 (1998) P. Brummett: Ottoman Seapower and Levantine Diplomacy in the Age of Discovery, recensé par J. Aubin
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1997 III. HISTOIRE, ANTHROPOLOGIE 121

Fred HALLIDAY, Islam and the Mpyth of Confrontation, Religion and Politics in the
Middle East. 1.B. Tauris, London, 1996. 255 p.

Avec la brusque et récente accélération de I’histoire, une succession non moins rapide de
constructions théoriques globalisantes visent, avec plus ou moins de succés, & proposer de
nouvelles grilles de lecture du monde. La scéne scientifique américaine a été particuliérement
prolifique en la matiére. A peine la « fin de I’histoire » et le triomphe définitif de la démocratie
libérale, avec la chute du communisme, étaient-ils annoncés, que Samuel Hungtington dévelop-
pait I'idée d’une histoire désormais fondée sur ’affrontement inéluctable des civilisations, et
plus particuliérement de 1’Occident et de I’islam. Avec «Islam and the Myth of Confron-
tation », Fred Halliday entend se positionner dans ces débats. Prenant le contre-pied des
theéses de Huntington, qui voit dans le particularisme des civilisations, avec un role essentiel de
la religion, le fondement premier des identités, Fred Halliday met en avant une interprétation
qui prend d’abord en considération les questions politiques liées au développement économique.

Autant dire que cet ouvrage, qui prend place dans un débat intellectuel largement anglo-
saxon, apporte particuliérement peu de nouveauté pour le lecteur friand de connaissances sur
le Moyen-Orient. Fred Halliday ne nous livre ici ni expérience de terrain récente, ni réflexion
novatrice sur un champ précis du savoir sur cette région. En revanche, on apprend beaucoup
sur ses conceptions philosophiques et politiques. L’intérét du livie — pour ceux que cela peut
intéresser — est donc dans ce que peut avoir d’exemplaire son itinéraire. Comment D’auteur
de Arabia without Sultans, la bible militante de la fin des années soixante-dix pour les
sympathisants du Yémen du Sud et de la « révolution du Dhofar », alors phares de la «lutte
anti-impérialiste », a-t-il réagi face au défi de l’apparente résurgence des identités civilisa-
tionnelles, ethniques et religieuses?

Fred Halliday passe du refus de ce qu’il appelle le « mythe de la confrontation », ou il
reléve a juste titre que la « menace de l’islam » est aussi une réponse i une « menace contre
I’islam », & un autre refus censé fonder le premier : le r6le des mythes civilisationnels dans
la genéese d’identités, d’entités politiques et, donc, d’éventuelles confrontations. Ainsi, il consacre
une partie importante de son livre & tenter de démontrer qu’il n’y a rien de spécifique au
Moyen-Orient, qu’il soit arabe, persan ou turc, qu’on ne puisse retrouver ailleurs dans ce
qu’il continue d’appeler le « Tiers-Monde ». La révolution islamique en Iran ne serait religieuse
qu’en apparence, ses causes réelles étant également présentes sous d’autres cieux, en Amérique
latine ou en Inde. Si le débat sur le caractére religieux ou non des discours politiques se
réclamant de la religion semble largement métaphysique (ou serait donc la « vraie religion »
face a son «instrumentalisation politique »?), on peut se demander pourquoi il n’y a pas eu
de révolution au nom de la religion en Amérique latine ou ailleurs, & I'image de ce qui fut
en Iran. Pourquoi, enfin, une révolution islamique a-t-elle pu triompher dans un pays chiite
et pas chez les sunnites? Dans sa déconstruction du «religieux », Fred Halliday argue du
fait que derriére l'islamisme se cache mille réalités différentes, que les sociétés musulmanes
différent entre elles autant qu’avec I’Occident. Certes... Mais le fait que ces réalités différentes

BCAI 14 (1998) P. Brummett: Ottoman Seapower and Levantine Diplomacy in the Age of Discovery, recensé par J. Aubin
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



