1997 I11. HISTOIRE, ANTHROPOLOGIE 115

et politiques du moment. L’ottomanisation de la justice durant la premiére moitié du xvi° siécle,
analysée par Nelly Hanna, se heurta a2 une forte résistance a la fois dans la population et
aupreés des cadis. Mais le modéle impérial, grice a la souplesse qu’il permettait dans ’application
de la loi et D’exercice de la justice, finit par étre intégré dans la société égyptienne au prix
d’une importante adaptation. L’introduction du systéme ministériel en 1878, étudiée par
Younan Labib Rizk, se traduisit par des transformations importantes, non prévues au départ.
Enid Hill, en retragant 1’évolution du systéme judiciaire a partir de Muhammad ‘Ali (« Courts
and the Administration of Justice in the Modern Era »), montre comment les transformations
ont pu répondre a la fois a I'évolution interne de la société et a des incitations extérieures.
Raouf Abbas Hamed (« The Siyasatname and the Institutionalization of Central Administration
Under Muhammad Ali») montre comment les changements ont pu affecter différemment
I’administration selon le niveau : rapides et profonds a la téte auprés de la nouvelle élite turco-
albanaise, lents et partiels par contre, 4 la base, parmi les anciens fonctionnaires.

Ce petit ouvrage a de multiples mérites. Il apporte ainsi quelques données nouvelles dans
des domaines précis. Les recherches menées par Mohsen Shuman font reculer la date de
Iintroduction de I'iltizam en Egypte de trois quarts de siécle et laissent entendre que les
Ottomans reprirent partiellement une pratique déja courante sous les Mamelouks. L’étude de
Nelly Hanna contribue a une meilleure connaissance du fonctionnement des institutions
judiciaires aux xvI® et xvi® siécles. Mais cet ouvrage est aussi trés stimulant. Par les nombreuses
idées regues qu’il remet en cause, il suscitera sans doute des débats salutaires. Par les compa-
raisons qu’il suggére a travers les siécles (a titre d’exemple, la promulgation du ganiinname de
1525 et du sivasatname de 1837), par les interrogations qu’il pose (par exemple, autour de la
notion d’Etat minimum tel qu’il semble avoir fonctionné au xvi® siécle, ou du réle des
organisations communautaires), par les zones d’ombre qu’il reléve au passage (notamment sur
le fonctionnement de groupes sociaux peu intégrés tels que les paysans ou les nomades), il ne
manquera pas d’ouvrir la voie & de prometteuses recherches.

Michel TUCHSCHERER
(IREMAM-Université de Provence)

Ahmad b. Muhammad al-HAMAWi, Fada’il salatin Bani “Utman, par Muhsin Muhammad
Hasan. Le Caire, Dar al-kitab al-gamii, 1993. 195 p.

Cet ouvrage propose 1'édition d’un manuscrit qui fait ’apologic de la dynastie des
Ottomans. La rédaction du texte a été achevée fin safar 1095/mi-février 1684. L unique copie
de ce document est actuellement conservée dans la bibliothéque d’al-Azhar sous le numéro 5/426,
sous forme d’un texte d’une belle écriture nashi de soixante-dix pages. Elle n’est pas de la
main de ’auteur, mais de celle d’un copiste postérieur et datée de 1191/1777. D’aprés les
quelques rares informations rassemblées par 1’éditeur, P’auteur occupait la fonction de mufti
hanéfite et enseignait dans la Madrasa Sulaymaniyya du Caire, batiment édifi¢ par Sulayman

BCAI 14 (1998) A. al-Hamawi: Fada’il salatin bani ‘Utman, éd. M. M. Hasan, recensé par M. Tuchscherer
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

116 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 14

pacha alors qu’il gouvernait I’Egypte de 1525 & 1538. Selon toute vraisemblance, la notoriété
d’al-Hamawi était restée fort limitée. Il n’a guére retenu I’attention des biographes de son
temps, mis & part Gabarti qui ne lui consacre d’ailleurs qu’une trés bréve notice. Il est
cependant ’auteur d’une quinzaine d’ouvrages : recueils de fatwa-s, gloses sur des commentaires,
ouvrages de figh. Ils sont pour la plupart conservés & la bibliothéque d’al-Azhar, d’aprés la
liste que dresse I’éditeur du manuscrit dans son introduction (p. 16).

Hamawi a composé cette apologie a la gloire des sultans ottomans en trois parties. Dans
la premiére, il rassemble quelques hadiths portant sur les Rim (Byzantins). La suivante est
consacrée aux quatre premiers versets de la sourate des Byzantins. A travers les commentaires
accompagnant ces citations, Hamawi s’efforce de démontrer que les Riam étaient appelés 2
jouer un rdle particuliérement éminent dans ’islam et suggére que les Ottomans en ont été
les héritiers. Il joue sur ’ambiguité du terme « Riim » signifiant les Byzantins dans le contexte
des citations, mais utilis¢ de son temps pour désigner plus précisément les Turcs. Dans la
derniére partie, la plus longue de son ceuvre, 'auteur rappelle d’abord les origines de la
dynastie des Ottomans. En cela, il reprend assez fidélement la version qu’en a donnée le
chroniqueur mecquois du xvi° siécle, Qutb al-Din al-Nahrawali, dans son Kitab al-i‘ldm bi-
a‘lam bayt Allah al-haram. Puis il énumére successivement ce qu’il appelle les vingt vertus de
la dynastie des Ottomans. Outre leurs capacités a faire régner la sécurité et la justice dans
leurs domaines et & inspirer le respect de leurs sujets, Hamawi insiste sur deux points : 1’intérét
des sultans d’Istanbul pour les Lieux saints de l'islam d’une part, leurs conquétes a travers
les Balkans et I’extension considérable du domaine de I'islam d’autre part.

Par cette apologie des sultans d’Istanbul, Hamawi, en cette fin du xvi® siécle, s’inscrit
dans une tradition de chroniqueurs et d’apologistes. Michael Winter, dans Egyptian society
under Ottoman rule, en dresse une liste non exhaustive des principaux représentants en Egypte.
Si, au début de la conquéte de I’Egypte, les Ottomans s’étaient heurtés 3 une assez vive
hostilité de la part des lettrés et de I’élite religieuse, ils ne tardérent cependant pas & recevoir
de fermes soutiens de la part de ces mémes milieux. L’épitre de Hamawi se singularise
cependant quelque peu par rapport aux autres écrits de ce genre. Comme mudarris hanéfite
dans une institution fondée par les Ottomans, il est directement bénéficiaire de ’attention de
cette dynastie, dont le rite officiel est le hanéfisme, envers les ulémas. On comprend donc son
insistance a souligner la générosité des sultans. Résidant au Caire, méme si son nom laisse
deviner des origines syriennes, Hamawi insiste sur l’attention que portent les Ottomans aux
Lieux saints de I’islam, politique qui contribue alors largement & fonder la légitimité des
souverains d’Istanbul aux yeux de leurs sujets musulmans. L’Egypte, a travers ses contributions
en espéces et en nature, supporte ’essentiel du poids des largesses ottomanes en faveur de
La Mecque et Médine. Hamawi les rappelle briévement, puis énumére les principaux travaux
entrepris par les sultans d’Istanbul au Hédjaz depuis leur conquéte en 1517.

L’intérét de Hamawi pour les actions des Ottomans dans les Balkans est plus inattendue.
Il s’appesantit sur les places conquises sur les chrétiens du dar al-harb. 1l souligne la capacité
des Ottomans a maintenir les croisés loin du domaine de I'islam. C’est la le signe que ce
traumatisme historique reste toujours présent dans cette société de la fin du xvie® siécle. Mais

BCAI 14 (1998) A. al-Hamawi: Fada’il salatin bani ‘Utman, éd. M. M. Hasan, recensé par M. Tuchscherer
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1997 III. HISTOIRE, ANTHROPOLOGIE 117

le propos de Hamawi prend tout son sens lorsqu’on se souvient que les Ottomans, au moment
de la rédaction de ce texte, sont confrontés a de sérieuses difficultés en Europe centrale ou,
selon ses propres termes, « plusieurs des sultans des infidéles mécréants se sont alliés pour
extirper les musulmans » (p. 109). Ecrite début 1684, cette phrase est sans doute une discréte
allusion a la défaite que les Ottomans viennent de subir devant Vienne en septembre 1683.
La nouvelle avait dii entre-temps parvenir jusqu’au Caire. Aussi cette épitre, rédigée début
1684, apparait-clle aussi comme la marque d’un soutien sans réserve apporté aux Ottomans
au moment ou les difficultés commencent a s’accumuler pour eux face 3 une Europe de plus
en plus dynamique. Cette prise de position pourra étre trés utile lorsque dans les années
suivantes, a la fin du xvn® siécle, la capacité des Ottomans & préserver le domaine de I’islam
sera mise a rude épreuve par les Autrichiens, les Polonais, les Russes et les Vénitiens. Ceci
aboutira aux premiers traités défavorables de 1699 et 1700 et suscitera un certain malaise au
sein de PEmpire ottoman, pas tout a fait étranger 4 I’émergence du wahhibisme quelques
décennies plus tard.

Si ce texte fait aujourd’hui ’objet d’une édition au Caire, c’est avant tout pour justifier
un regard nouveau sur I’histoire ottomane. Depuis une quinzaine d’années, celle-ci, si long-
temps oubliée, voire décriée dans un Machreq dominé par le nationalisme arabe triomphant,
suscite un intérét croissant, en particulier en Egypte. Des recherches prometteuses y sont entre-
prises par de jeunes chercheurs, comme le montre 1’ouvrage collectif de Nelly Hanna, recensé
dans ce méme volume. Cependant I’intérét de Muhsin Muhammad Hasan, 1’éditeur de ce texte,
semble se situer ailleurs. « Si I’on avait permis a ce califat islamique de se maintenir, nous ne
serions pas 14 ol nous sommes aujourd’hui », affirme-t-il dans sa longue introduction (p. 9.
Sur une soixantaine de pages, il se livre & une longue présentation historique des Ottomans
depuis la prise de Constantinople « sous 1’étendard du gihdd » jusqu’au régne de Mehmed TV
(1648-1687), dont Hamawi était le contemporain. Cette introduction est dépourvue de tout
intérét. Non seulement elle n’apporte aucune aide pour la compréhension du document publié,
mais en outre elle accumule les erreurs et les interprétations sans fondement. Ainsi, & titre
d’exemple p. 30, I’éditeur affirme que Mehmed II, aprés la conquéte de Constantinople,
«appela la ville Islambiil dont le nom fut ensuite déformé en Istambil ». Or le terme d’Istanbul,
d’origine grecque, n’avait rien de nouveau a cette époque. Dés le xu® siécle, il était mentionné
dans des sources arméniennes, puis employé couramment par les Seljoukides de Konya.
Mehmed II ne fit que reprendre le terme d’Istanbul, transformé par un jeu de mots en Islambil.
Mais la dénomination déja ancienne d’Istanbul et méme celle de Qustantiniyya demeurérent,
en particulier dans les documents officiels ottomans et sur les monnaies. La légende du califat
transmis par I’abbasside al-Mutawakkil 1IT a Sélim lors de la conquéte de I’Egypte est tenace.
Nous la retrouvons ici dans cette introduction, p. 54. L’éditeur n’a pas relevé qu’elle est en
contradiction avec le texte de Hamawi qu’il publie et qui affirme pourtant que seul «le sidge
du sultanat était transféré du temps de Sélim du Caire a Istanbul, ot demeurent jusqu’a nos
jours (1684) ceux du sultanat islamique et de la dynastie ottomane » (p. 144).

L’ouvrage proposé par Muhsin Muhammad Hasan se termine par la publication d’une
liste sans grand intérét des sultans ottomans, des grands vizirs, des Sayh al-islam et des gapiidan

BCAI 14 (1998) A. al-Hamawi: Fada’il salatin bani ‘Utman, éd. M. M. Hasan, recensé par M. Tuchscherer )
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

118 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 14

(amiraux) depuis les origines jusqu’au milieu du xix® siécle. Elle est tirée d’un manuscrit rédige
en 1267/1850 par un certain Hasan Abaza et conservé dans une bibliothéque en Haute-Egypte
a Sohag.

Outre l’indigence de I’introduction, il faut regretter I’absence de tout index et le nombre
important de fautes d’impression. Cela n’6te rien a l’intérét de 1’épitre de Hamawi sur «les
vertus des sultans ottomans ». Elle apporte un éclairage passionnant sur la perception, par
une partie de D’élite intellectuelle et religieuse du Caire, des sultans d’Istanbul & la fin du
xvie siecle.

Michel TUCHSCHERER
(IREMAM - Université de Provence)

Palmira BRUMMETT, Ottoman Seapower and Levantine Diplomacy in the Age of Discovery.
State University of New York Press, 1994. xiv 4 285 p., 7 ill.

S’élevant contre 1'image d’un Empire ottoman vivant sur son économie agraire et exclu
de la modernité, I’auteur plaide que I’Etat et sa classe militaire de notables ont été dotés
d’« intentionalité économique », le systéme despotique n’empéchant pas les particuliers d’investir
dans le commerce international. Le cadre chronologique adopté pour la démonstration est celui
des années 1500-1520, qui voient Bayezid II puis Sélim 1¢7, candidats a 1’hégémonie sur I’espace
compris entre Venise et I’océan Indien, investir les issues levantines du négoce oriental. La
conquéte de celles-ci par Sélim I°* couronne un grand dessein, dans lequel est venu interférer
un prétendant imprévu, Chah Isma‘il, et qui défie la domination portugaise dans ’océan Indien.

Dans la premiére partie du volume (p. 21-121) sont tracés les rapports de force et relations
diplomatiques des puissances impliquées, puis le développement naval promu par Bayezid 1I
(on pourrait ajouter & la bibliographie I’article de Kissling, « Betrachtungen {iber die Flotten-
politik Bayezids II», Saeculum, 1969). Dans une seconde partie, plus courte « Négociants,
marchandises et zones de commerce» (p. 123-174), P.B. inventorie les secteurs d’activité
économique ottomans autres que la circulation des épices : commerce des grains en Méditerranée,
objet de nombreux travaux; soie de Brousse, étudiée pour la période retenue par H. Inalcik;
cuivre, moins connu. Les pages les plus personnelles de cette seconde partie analysent les muda
vénitiennes 4 Alexandrie et Beyrouth de 1501 & 1516. Une des déceptions du lecteur est de
ne pas voir apparaitre, individualisés, ces notables militaires spéculant sur le marché inter-
national dont l’existence est un argument-clef de la thése soutenue. Et, le point fait sur
I’exportation des blés de Turquie et I'importation de la soie des provinces caspiennes, on ne
percoit pas ol résiderait la nécessité d’une poussée vers la mer Rouge qui aurait été une des
hautes pensées de Sélim.

Sélim n’est pas, malheureusement pour l'auteur, le type idéal du souverain mé par des
calculs économiques. L’urgence pour I’Etat ottoman était d’éliminer la contamination du

BCAI 14 (1998) A. al-Hamawi: Fada’il salatin bani ‘Utman, éd. M. M. Hasan, recensé par M. Tuchscherer
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



