110 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 14

Jean AUBIN, Emirs mongols et vizirs persans dans les remous de l'acculturation. Asso-
ciation pour l’avancement des études iraniennes, Studia Iranica, cahier 15, Paris,
1995. 96 p., index, tableaux généalogiques.

Quand I’ambitieux Rukn al-Din Sa’in voulut persuader Amir Chupan, & la maison
duquel il était attaché, d’appuyer sa candidature au vizirat aprés la mort de Taj al-Din
‘Alishah en 1324, il fit valoir qu’il y avait eu déja maints exemples d’un tel patronage. Sous
Arghun, Ordogiya avait soutenu Sa‘d al-Dawla; sous Geikhatii, Taghachar avait patronné
Sadr al-Din Khalidi; sous Ghazin, Sa‘d al-Din Savajl avait été le protégé de Nurin Aga,
cependant que, sous Oljeitii, Taj al-Din ‘Alishah avait eu P’appui d’Amir Husayn Kiiregen
(Hafiz-i Abrd, Dhayl-i gami® al-tawarikh, B.N., ms. persan, n° 255, f° 506a). En fin de compte,
comme il s’était montré peu a la hauteur, autant comme vizir que comme agent chupanide,
Sa’in devint — pour reprendre 1’expression de Shabankira’i — « gibier de sabre » (shikar-i
shamshir), comme on le voit sur la couverture de cette élégante monographie. De cela également,
il y avait eu déja maints exemples, méme si, le plus souvent, les vizirs n’étaient pas mis a
mort par leurs anciens patrons, mais tombaient en méme temps qu’eux. Car ce n’était pas
seulement les vizirs qui risquaient la décapitation ou la bissection; les émirs mongols, eux
aussi, ¢taient susceptibles de devenir « gibier de sabre ».

C’est ce type de relations qui fait ’objet du présent ouvrage. J. Aubin s’est avec raison
proposé d’étudier les complexes rapports interactifs entre les élites mongoles et le monde de
la bureaucratie persane autant que possible sur le vif, plutét qu’a titre de représentants
abstraits de deux civilisations antagonistes. Comme nous le rappelle sa bréve introduction,
Mongols et Persans ont vécu cote a c6te pendant un long et tumultueux siécle, et ont partagé
un méme destin. Si Ja question sous-jacente reste bien celle de I’acculturation des « barbares »
mongols et de leur degré d’intégration dans la société persane, ce que l’auteur explore ici,
c’est cette zone floue ou les ressemblances entre les noyans et leurs associés persans sont aussi
importantes que les différences. Les influences n’ont pas toujours été a sens unique, et nous
ne devons pas trop prendre pour argent comptant ce prétendu triomphe de la civilisation
persane que décrivent — a en croire du moins une lecture rapide — les chroniqueurs indigénes,
non parfaitement détachés des préjugés qu’ils laissent paraitre.

Les deux groupes rivaux des émirs et des vizirs ne sont ni monolithiques ni exclusifs 1’un
de P’autre, méme de fagon formelle. Sous le régne d’Abid Sa‘id, nous avons a la fois un vizir
mongol (Dimashq Khwaja, fils de Chupan) et un vizir persan comme Ghiyith al-Din, a
I’évidence tout autant homme d’épée qu’homme de plume, de méme qu’avant lui Sadr al-Din
Khaélidi. C’est seulement en tragant la courbe des carriéres individuelles que 1’on peut espérer
parvenir & une compréhension plus affinée du dessous des choses; et de fait, comme on
pouvait s’y attendre, 1’analyse a laquelle se livre J. Aubin fait apparaitre la situation dans
toute sa complexité, et avec une profusion de paradoxes.

Ayant une fois indiqué a ses lecteurs ce qu’il se proposait de faire, J. Aubin laisse parler
les documents a sa place, se contentant en général de suggérer plutét que d’expliquer. Ceux
qui connaissent ses magistrales études d’histoire persane reconnaitront vite ce style concis,

BCAI 14 (1998) J. Aubin: Emirs mongols et vizirs persans dans les remous de I'acculturation, recensé par Ch. Melville
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1997 HI. HISTOIRE, ANTHROPOLOGIE 111

allusif, presque cryptique, et teinté d’une poésie sombre dans le portrait qu’il trace d’un monde
cauchemardesque baignant dans le sang et rarement marqué par la noblesse d’idéaux élevés.
J. Aubin attend de ses lecteurs qu’ils soient aussi parfaitement avertis des sources qu’il I’est
Iui-méme — ici encore, méme les références sont omises (j'y reviendrai plus loin).

Dans le premier chapitre, « Les premi¢res cohabitations », on a le sentiment qu’Aubin
n’était pas encore tout a fait enflammé par son sujet. Des faits sont passés sous silence qui
auraient souligné les renversements de roles par rapport aux stéréotypes caractérisant habituel-
lement les chefs mongols et persans. Le «seigneur-brigand » de Tias (p. 13) était Taj al-Din
Farizani, lequel, selon Juvaini (trad. Boyle II, 484), surpassa les mécréants en massacres et
en perfidie. Si partial que puisse étre le témoignage de Juvaini, ses remarques concernant la
carriére de Sharaf al-Din, dans un contexte ol la perception d’une chose a autant d’impor-
tance que sa vérité, révélent un homme considérablement plus vénal et brutal que ses maitres
mongols, Koérgiiz ou Arghun Aga — ce qui est peut-étre une indication de ce qu’était le
gouvernement khwarazmshahide dans la période précédente. Plus intéressant ici est ce que dit
Aubin de Ia rivalité opposant Jochides et Toluides pendant toutes ces premiéres années
d’administration mongole, un point qui n’est pas habituellement relevé dans la littérature
secondaire.

Le chapitre 11, « La paix mongole », prend en considération la premiére relation a avoir
fonctionné entre un émir et un vizir : Sughunchaq et Shams al-Din Juvaini, serviteurs loyaux
et bien accordés d’Abaqa, lequel, comme le remarque Aubin (p. 22), bénéficia d’une autorité
incontestée, un luxe que peu de ses successeurs devaient godter. Dans le but de jeter quelque
lumiére supplémentaire sur I’administration du Sahib-Divan, Aubin a étudié sa correspondance,
qui n’avait pas suffisamment retenu 1’attention jusqu’ici. Ces lettres font maintenant 1’objet
d’un article a paraitre de Jirgen Paul (il sera publié dans les Proceedings of the third S.ILE.
conference in Cambridge). J. Paul est du méme avis qu’Aubin (p. 23) : comme source d’infor-
mation, cette correspondance est décevante, bien que non dénuée d’intérét. Du fait de la
domination exercée par Juvaini, les jalousies a 1'intérieur des familles bureaucratiques persanes
commencent a se faire jour, reflétant peut-&tre en partie une rivalité entre Khurasaniens et
Iragiens. A ces derniers, Aubin consacre son chapitre m (« L’Iraq en Mongolie »), avec une
insistance particuliére sur les Qazvinis. Un point de détail : le frére de Malik Iftikhar al-Din
s’appelait, selon Mustawfi, Imam al-Din Yahya, et non ‘Imad al-Din (p. 27). Sur les affaires
au temps du régne d’Oljeitii, on trouvera quelque lumiére dans le Divan inédit de ‘Imad al-Din
Isma‘il, fils de Razi al-Din Baba (neveu d’Iftikhar), comme on le verra prochainement dans
un article de Frangois de Blois sur les Iftikhdriyan. Les alliances conclues par les familles
gazvinies — fervents sunnites — symbolisent le rdle souvent paradoxal de la religion dans la
constitution de factions et comme élément potentiel de division dans les affaires politiques.

Jamais dans cette période des débuts cela n’a été plus évident que sous le régne agité
d’Ahmad, point de départ, comme le souligne Aubin (p. 82), d’une longue ére d’instabilité
parmi les émirs mongols. Pour Aubin, lopposition a Ahmad était essentiellement anti-
musulmane; il invoque dans ce sens « un faisceau de témoignages contemporains ». Il s’étonne
qu’un « historien averti» puisse contester 1’idée que la révolte a I’égard d’Ahmad a eu pour

BCAI 14 (1998) J. Aubin: Emirs mongols et vizirs persans dans les remous de I'acculturation, recensé par Ch. Melville
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

112 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 14

cause le soutien qu’il accordait aux Musulmans (cf. J.A. Boyle, Cambridge History of Iran V,
367-368, repris par Peter Jackson, Encyclopaedia Iranica 1, 662). Cependant — et on n’en sera
pas surpris — I’examen que fait Aubin de cette question aboutit & des conclusions beaucoup
moins tranchées que ne le ferait croire cette caractérisation sommaire des forces en présence.
Les convictions islamiques d’Ahmad n’étaient guére en mesure d’inspirer grande crainte A ses
compagnons. Son principal mentor, Shaikh Kamal al-Din ‘Abd al-Rahman Rafi'i — un
personnage assez proche du directeur de conscience d’Oljeitii, Shaikh Baraq — avait suffi-
samment porté outrage a I’opinion orthodoxe (par exemple parmi les Qazvinis) pour les faire
contribuer de bon ceeur a la chute de son partenaire en islamisation, Shams al-Din Juvaini.
S’il est vrai qu'”Ahmad s’est opposé aux Quriltay qui souhaitaient poursuivre la guerre contre
les Mamelouks, il I'a fait uniquement, au départ, afin de laisser & Qalawun la faculté de se
soumettre avant d’étre attaqué. Les sources mameloukes elles-mémes considérent cette apparente
adhésion d’Ahmad a lislam comme une ruse, due & la conscience qu’il avait du pouvoir
grandissant des Musulmans et de la faiblesse des Mongols, suite aux défaites et aux abandons
de territoires sous le régne d’Abaqa (Ibn "Abd al-Zahir, Tashrif al-ayyam, éd. M. Kamil,
Le Caire, 1961, p. 4), méme si elles reconnaissent aussi qu’Ahmad était mal vu de certains
Mongols du fait qu’il se disait musulman (parmi les points de vue contradictoires quant 2
savoir comment cela s’est fait, voir par exemple 1bn Taghribirdi, Manhal al-safi, éd. M. M. Amin,
Le Caire, 1984, II, 255).

La thése de Boyle, selon laquelle la chute d’Ahmad aurait eu pour cause son incompétence,
n'est certainement pas convaincante. Son accession au pouvoir fut contestée dés le départ, en
particulier par Arghun, et plus d’insistance devrait étre mise sur cet aspect de ce qui fut
essentiellement une banale crise dynastique, mettant aux prises des fils et des oncles d’Abaqa,
et toujours non résolue méme aprés I’élimination d’Ahmad. La majorité des noyans soutenaient
ce dernier, qui était le candidat le plus agé; D'intransigeance d’Arghun fit durer la crise, dont
il sortit vainqueur grice surtout au lachage d’Ahmad par Buga, une chose qui n’avait guére
de rapport avec la religion. Buqa, I'architecte de la «réaction mongole », n’avait pas de
différend personnel avec Juvaini, qui avait été auparavant son associé et son ami, en dépit
des intentions d’Arghun. Quand Qutui Khatun, la mére d’Ahmad (qui avait soutenu initiale-
ment les prétentions d’Arghun, peut-étre parce que son fils avait abjuré le christianisme), dit
prétendument 2 Buga et Shiktur Noyan qu’Ahmad s’était « écarté du yasa et n’avait pas tenu
compte de ses avis [a elle]», il se peut qu’en ’occurrence elle se soit plus souciée du destin
de la famille que de ses propres coreligionnaires (cf. Ibn ‘Abd al-Zahir, p. 64-65. Cette
relation des €vénements est en général remarquablement en accord avec celle de Rashid al-Din,
et confirme la trahison de Buqa, laquelle fut bientdt regrettée par le neveu d’Ahmad, Jushkab,
qui, plus tard, trahirait Buga pour Arghun). Quant & Arghun, aprés le premier choc entre
ses troupes et celles d’Ahmad commandées par Alinaq, nous le voyons prier au mausolée de
Bayazid Bistami pour demander la victoire! (Rashid al-Din, éd. Rawshan et Musavi, p. 1137).
Du reste, le silence de Rashid al-Din concernant I’aspect religieux du conflit est amplement
compensé¢ par I’habituelle rhétorique islamique de Vassaf, laquelle, méme si elle fournit un
utile correctif, fait entendre le crissement d’un autre affiitage de hache.

BCAI 14 (1998) J. Aubin: Emirs mongols et vizirs persans dans les remous de I'acculturation, recensé par Ch. Melville
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1997 I11. HISTOIRE, ANTHROPOLOGIE 113

L’opposition de Buga aux exactions fiscales dans le Fars marque le début de sa disgrice
(p. 40), une disgrice manigancée parmi les émirs. Ce fut la premiére d’une kyrielle d’exécutions
dont la classe vizirale allait fatalement étre la victime. Aubin retrace habilement cet « abattage
en série » qui s’échelonna au long des années 1289-1292, laissant le champ libre au vizir juif
Sa‘d al-Dawla et aux réves extraordinaires d’extirpation de Il’islam. Arghun allait devenir le
prophéte d’une nouvelle religion. L’analyse d’Aubin sur ce point (p. 43-44) me laisse moins
sceptique que je ne I’étais jadis. L’expérience mourut en méme temps qu’Arghun. Akbar,
le Grand Mogol, aurait plus de succés quatre siécles plus tard, en une aventure semblable.

Aubin suit les conflits internes a 1’Ilkhanat jusqu’a I’élimination de Nawruz en 1297,
date a laquelle, grice notamment a ce dernier, les Mongols se trouvaient désormais solidement
engagés dans la voie de I’islamisation, non sans toutefois encore quelques regards en arriére.
L’adoption de I’islam représente naturellement une étape importante, mais elle ne devait pas,
d’un coup, mettre fin aux tendances fractionnistes parmi les noyans, ni rétablir ’unité du
groupe; elle ne devait pas non plus annoncer quelque changement manifeste ou immédiat
dans les relations entre émirs et vizirs. Comme le remarque Aubin (p. 68), « Pour un Noriz
ou plus tard pour un Cupan, le dilemme n’était pas d’étre Mongol ou d’étre Musulman. Ils
entendaient rester Mongols. » Dans ces conditions, on ne doit guére s’étonner que les noyans
aient continué d’avoir en téte la conquéte du pouvoir, et que les modes du gouvernement et
de la vie politique aient été définitivement transformés par l’expérience mongole, plutét que
de revenir a la « normale» du fait de 1’acculturation des envahisseurs barbares.

Voila donc une importante contribution & Phistoire des débuts de la période mongole
en Iran — pleine d’idées, d’apercus brillants, et & méme de stimuler une recherche ultérieure.
J. Aubin, pour ce faire, a imposé a ses lecteurs un véritable parcours d’obstacles, du fait que
son texte ne comporte ni références ni notes en bas de page — bien que, d’une fagon générale,
on devine souvent ce sur quoi il fonde ses remarques. Bien que ce soit 1a un laisser-aller
digne de blame, peut-€tre aura-t-il eu, sans le vouloir, une conséquence heureuse, celle de
nous contraindre & réexaminer les sources et de nous inviter a le faire avec une curiosité
toute neuve.

Charles MELVILLE
(Université de Cambridge)

Nelly HANNA (ed.), The State and its Servants. Administration in Egypt from Ottoman
Times to the Present. The American University in Cairo Press, 1995. 128 p., bibl.,
index.

Cet ouvrage est né d’une série de sept conférences données dans le cadre du séminaire du
printemps 1993, tenu a la section d’histoire du département des Etudes arabes de l'université
américaine du Caire. Il a Iambition d’ajouter quelques éléments de réflexion au débat actuel
sur I’Etat en Egypte au moment oli, sous l'effet de la vague mondiale triomphante du
libéralisme, il est question la aussi d’en réduire le réle.

BCAI 14 (1998) J. Aubin: Emirs mongols et vizirs persans dans les remous de I'acculturation, recensé par Ch. Melville
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



