1997 H. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 103

L’une des plus remarquables contributions est due 4 Muhammad al-Misbahi. Elle fait
suite & I’édition récente, jadis recensée dans le -Bulletin critique, du K. al-wahid wa [-wahda
d’Alfarabi et se trouve, de surcroit, reprise aux p. 283-291 du beau recueil d’études récemment
publié par le méme auteur et intitulé : Tahawwuiat fi tarih al-wugid wa-l-"aql (Dar al-garb
al-islami, Beyrouth, 1995). Muhammad al-Misbahi est bien probablement le premier a inter-
roger en philosophe ce texte bref et compliqué dans lequel il reléve les difficultés d’une
expérience singuliére de 1’écriture et du discours... De ’écriture, parce qu’Alfarabi s’engage
ici dans une consignation tout a la fois distincte de la dialectique aporétique du Parménide et
de la recension sémantique du livre A de la Métaphysique. Tantdt se répétant et tantdt s’inter-
rompant, le traité dévide en sinueuses arabesques un inventaire scolastique trés éloigné de
I’exposé doctrinal. ...Singuliére, de méme, est 1’expérience d’un discours qui semble s’obstiner
a laisser son espéce et son objet dans une égale indétermination : tant6t de philosophie
premicre et tantot d’épistémologie, de dialectique ou de physique, il questionne tout ensemble
I’un et le multiple sous I’aspect de la « signification », de la « création » « et de leurs relations.
Muhammad al-Misbahi apprécie subtilement I’indécision d’Alfarabi par rapport aux principales
variations — de Parménide a Kindi, en passant par Platon, Aristote et Plotin — de Ia
doctrine de I'un et de 1'unité. C’est qu’au terme de ces quelques pages d’une foisonnante
densité 1’auteur se dédouble et le lecteur, perplexe, voit se profiler deux Alfarabi : selon le
premier la quiddité de 'un et de 1’6tre se rapporte aux choses et ce qui ne tombe ni sous les
sens ni sous les catégories se trouve comme frappé de doute; selon le second 1'unité absolue
de la cause premiére se distingue radicalement de tout ce qui, générable et corruptible, regoit
d’elle son unité. 1l en va, dans ce dédoublement de I’auteur du traité, de la possibilité (récusée
pour le second) d’une science de ['€tre et de celle (fragile pour le premier d’entre eux) de
la science divine.

Toutes les contributions a cet ouvrage ne sont pas, forcément, d’une égale qualité; toutes
suscitent néanmoins de salutaires interrogations. L’initiative de consacrer a Alfarabi semblable
manifestation, le veeu exprimé a Sfax qu’elle soit renouvelée et 1'utile publication qui la
consacre témoignent ensemble du vif intérét que nos collégues tunisiens portent a la philosophie
et de la qualité de ce méme intérét.

Dominique MALLET
(IFEAD, Damas)

IeN Rusp (Averro¢s), Talhis al-atar al-‘ulwiyya, texte établi et annoté par Jamal Eddine
Araoul. Dar al-garb al-islami, Beyrouth, 1994. 21,5 x 14,5 c¢m, 222 p.

Les travaux d’édition de textes par le regretté Jamal Eddine Alaoui auront certainement
marqué le champ d’études sur Averroés durant les quinze derniéres années. A titre posthume
ont paru par ses soins trois textes d’Averroés, inédits jusqu’alors : Talhis Kitib al-Kawn
wa-l-fasad (commentaire moyen du traité de la Génération et de la Corruption); Muhtasar

BCAI 14 (1998) Ibn Rusd: Talhis al-atar al-‘ulwiyya, éd. J.E. Alaoui, recensé par A. Elamrani-Jamal
© IFAO 2026 BCAl-en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

104 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 14

al-mustasfa (abrégé du Mustasfa d’al-Gazali) ®; Talhis Kitab al-atar al-‘ulwiyya (commentaire
moyen du traité¢ des Météorologiques), Beyrouth, 1994. Alaoui avait déja publié un ensemble
de textes inédits, dont : Les questions de logique et de physique (Casablanca, 1983) et Le
commentaire moyen au traité du Ciel (Fés, 1984).

Des travaux d’Averroés sur les météorologiques d’Aristote n’avait été publié jusqu’ici
que I’Epitomé dans ’édition de Haydarabad, 1947 26, J.E. Alaoui a fait son édition du commen-
taire moyen a partir de deux manuscrits arabes, translittérés en caractéres hébraiques : le
ms. 1009 de la Bibliothéque nationale de Paris, et le ms. Hatton, Or. 34, de la Bodleian &
Oxford. Pour son édition de la traduction arabe des Météorologiques (The Arabic Version of
Aristotle’s Meteorology, Beyrouth, 1967, p. 56), Casimir Petraitis avait consulté le commentaire
moyen d’Averroés dans le ms. d’Oxford.

L’auteur n’a pas pu réviser I’édition de ce texte avant sa mort. Aussi quelques erreurs
de références ne peuvent lui étre imputées. Ainsi les renvois aux deux mss : le n° 1 009 (p. 11,
15, 16 et surtout 17) est le ms. de la BN a Paris, non celui d’Oxford, et le n° 34 (et non 36, comme
p. 12, 13, 14... et surtout 17, n. * et n. ** ou 131 comme a la p. 9) est celui d’Oxford.

La présentation du texte du commentaire dans la mise en page de cette édition présente
quelque ambiguité par la place assignée systématiquement au-dessus du paragraphe 4 la formule
«il dit » (gala) qui scande la paraphrase d’Averroés. Cette position semble introduire un lemme
du texte d’Aristote comme c’est le cas dans un grand commentaire. Ainsi p. 17, 18, 19 (2),
20 (3), 21.... Des erreurs typographiques rendent parfois le texte difficile 4 suivre. Signalons-en
quelques-unes : p. 19, L. 9, il faut lire al-hafifa et non al-hagiqa; p. 144, 1. 5 un mot (anna),
a été sauté entre ‘ald et hadihi; p. 145, 1. 4, lire non pas al-mundzirin mais al-mandzir min;
p. 146, 1. 13, lire tarigatihi et non tarigati.

L’auteur n’a pas eu le temps de rédiger lui-méme une introduction & son édition critique,
d’analyser les mss utilisés et évaluer leur rapport. Dans ’apparat critique il signale simplement
les variantes d’un ms. a l’autre, retenant celles qui lui paraissent donner un meilleur texte.
D’aprés Petraitis (The Arabic Version..., p. 57), Averroés a pu utiliser dans son commentaire
d’autres traductions, tirées soit du commentaire d’Alexandre soit de celui d’Olympiodore
— tous deux traduits du syriaque respectivement par Abi BiSr Matti et Yahya ibn ‘Adi —
et qui étaient plus complétes que la version d’Ibn al-Bitriq qui nous est parvenue. Les renvois
a Alexandre sont textuels dans [e commentaire d’Ibn Ru¥d. Ainsi, § 65, p. 69; § 118, p. 101;
§ 128, p. 109. Cette derniére référence confirmerait en partie I’hypothése de Petraitis (voir la
note 3 de J.E. Alaoui, p. 109). Il n’y a pas, en revanche, trace du commentaire d’Olympiodore.

Par quelques recoupements de déclarations d’Averroés sur des événements météorologiques
dont il a été témoin, J.E. Alaoui a essayé de préciser la datation de la rédaction de ce
commentaire. Dans 1'épitomé (éd. Soheir Fadl Allah..., 1994, p. 44, 1. 3-4), Averroés parle

25. J’ai rendu compte de cet ouvrage, dans Meteorologica, texte établi par D* Soheir Fadl
Bulletin critique n° 12, 1996, p. 118-120. Allah, D* Soad Abdel Raziq, révision de Zaynab
26. Ce texte a été réédité en 1994 : Epitome El-Khodeiry, Le Caire, 1994.

BCAI 14 (1998) Ibn Rusd: Talhis al-atar al-‘ulwiyya, éd. J.E. Alaoui, recensé par A. Elamrani-Jamal
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1997 II. ISLAMOLOGIE, PHILGSOPHIE 105

du tremblement de terre de Cordoue qui a eu lieu en 566H. Or la rédaction des épitomés
des quatre premiers livres de la science naturelle est dite terminée avec les Météorologiques
en 554H. (Epit., p. 78, n. 137). Le passage de 1'épitomé qui parle de ce tremblement de
terre est donc le fait d’une révision ultérieure. De cet événement il est question aussi dans
le commentaire moyen (p. 128). Dans son livre al-Matn al-rusdi?’ (p. 82), Alaoui donnait
pour la rédaction de ce commentaire la date probable de 568H. (1173), sans justificatif,
sinon 1’ordre des traités d’Aristote qui fait suivre le Traité de la génération et de la corrup-
tion par celui des Météorologiques et du fait que le commentaire moyen du premier est,
quant a lui, daté de 567H. Ici (p. 128, n. 3), du fait des considérations précédentes, il
se demande s’il ne convient pas de situer cette rédaction plus tard que I’année 570H.

Le texte des Météorologiques offrait pour Ibn Ru$d le méme intérét que les premiers
grands textes des traités de philosophie naturelle, la Physique et le Traité du Ciel. 11 avait eu
l’intention (annoncée dans le grand commentaire du Traité du Ciel, d’aprés al-Matn, p. 77)
d’en faire, ainsi que du Traité de la génération et de la corruption, et comme pour les autres,
un grand commentaire (Sarh ‘ala I-lafz). 11 ne semble pas qu’il ait réalisé ce projet.

J.E. Alaoui nous a donné I’ensemble des commentaires moyens des principaux livres de
philosophie naturelle dont les originaux arabes ont été conservés, translittérés en caractéres
hébraiques dans leurs premiéres éditions . C’est un corpus qui suscitera, il faut I’espérer, de
nombreux travaux, y compris des compléments a ces éditions.

Abdelali ELAMARANI-JAMAL
(CNRS, Paris)

27. Voir mon compte rendu dans Bulletin 28. I n’est pas conservé de commentaire moyen
critique n® 6, 1989, p. 86-88. a la Physique dans son original arabe.

BCAI 14 (1998) Ibn Rusd: Talhis al-atar al-‘ulwiyya, éd. J.E. Alaoui, recensé par A. Elamrani-Jamal
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

III. HISTOIRE, ANTHROPOLOGIE

Fathi TRIKI, L esprit historien dans la civilisation arabe et islamique. Faculté des sciences
humaines et sociales, Maison tunisienne de 1’Edition, Tunis, 1991. In-8° broché,
404 p. dont 11 p. d’index.

Fathi Triki publie la sa thése de doctorat d’Etat, soutenue 3 Paris T en 1986. L’ouvrage
entend rendre compte de la mise en place de « I’esprit historien » dans la civilisation musulmane.
L’auteur explique le sens fleurant 1’hégélianisme de la locution dans quelques annotations
dont il ressort qu’elle désigne les étapes que parcourt la culture entre la chronique et la
rationalisation du temps, entre la révélation discontinuée d’une « religion de I’engagement »
et la Mugaddima, entre la narration inspirée et poétique et la philosophie de I’histoire, entre
le «récit mytho-poétique du Coran» (p. 361) et ’abstraction. Du mythe a la raison, de la
collection des événements a la réflexion universelle, de la compilation au concept prennent
place, comme les jalons principaux du devenir Histoire de I’histoire, Tabari, Biriini, Miskawayh
et Mas‘udi (p. 361). Peut-étre la patience du lecteur sera-t-clle quelquefois mise a I’épreuve
par une langue décevante ou par I’emporte-piéce de tel ou tel jugement. 11 reste que 'ouvrage
n’est pas, loin s’en faut, sans mérite. Son ambition de tout embrasser le voue tout a la fois
a la pensée (générale) et a I'imprécision. S’il étreint mal — ceux qui fréquentent les textes
avec plus d’assiduité que 1’auteur désapprouveront bien certainement les présentations enlevées
qui se succédent lors de cet essoufflant parcours — rien n’y manque... rien que « les patientes
études » et les « minutieuses analyses » (p. 263).

Dominique MALLET
(IFEAD, Damas)

Michael CHAMBERLAIN, Knowledge and social practice in medieval Damascus, 1190-
1350. Cambridge Studies in Islamic Civilization, Cambridge University Press, 1994,
15,5 x 23,5 cm, 199 p.

Dans cet ouvrage, Michael Chamberlain étudie «l'usage social du savoir» a Damas
pendant un «haut Moyen Age», qu’il définit comme la période qui part du milieu du
x1° siécle et s’étend jusqu’a I’épidémie de peste noire en 1347-1349. A cette période, ’auteur
montre que le pouvoir, sous la plupart de ses aspects sociaux, politiques, culturels et écono-
miques, était détenu par les « maisons» (bayt) des élites et non par I’Etat, ou les corps
constitués, civils ou religieux. Une particularité de cet ouvrage est de s’appuyer sur une
analyse comparatiste entre civilisations de 1’Eurasie pour se focaliser ensuite sur I’histoire de
I’islam médiéval a travers I’exemple de Damas.

BCAI 14 (1998) Ibn Rusd: Talhis al-atar al-‘ulwiyya, éd. J.E. Alaoui, recensé par A. Elamrani-Jamal

© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



