102 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 14

de sorte que cet ouvrage est aussi une bonne introduction aux études de philosophie islamique
qui se poursuivent actuellement en Espagne.

Mikel de ErPALzZA
(Université d’Alicante)

Dirasat hawl al-Farabi. 1'dad magmii'a min al-asatida al-gami‘iyyin. Man$iirat kulliyyat
al-adab wa-1-‘ulim al-insaniyya, Safaqas, 1995. In-8° broché, 293 p. en langue
arabe -+ 18 p. d’une communication en frangais.

Le présent ouvrage réunit 15 communications faites lors d’un colloque consacré a Alfarabi
et organis€ par le département de philosophie de 1’université de Sfax les 7, 8 et 9 février 1992.
Les participants sont — & D’exception de Muhammad Misbahi qui venait, quant a lui, de
’université de Rabat — des universitaires tunisiens. Voici la liste des titres et des auteurs des
communications, selon ’ordre du livre :

Fathi Triki : «al-hiyal fi ihs@’ al-‘ulam» (p. 21-33).

Muhammad al-Misbahi : « gira’a fi Kitab al-wahid wa-lI-wahda » (p. 35-69).
Al-Habib al-Faqqi : «al-ma‘rifa wa masalikuha “ind al-Farabi» (p. 71-86).
Muhammad al-Guwwa : « al-Farabi wa-l-mudun gayr al-fadila » (p. 87-98).
Mugdad Mansiyya : « al-Farabi wa Barminidas » (p. 99-127).

Muhammad Turki : « al-Farabi mu’assis al-falsafa al-‘arabiyya al-islamiyya» (p. 129-145).
Mohammad Ben Sasi : « al-Farabi riyadiyyan » (p. 147-168).

Fathi al-Miskini : « mabhat al-itiga fi falsafat al-Farabi» (p. 169-184).

Salih Misbah : «mas’alat al-milla ‘ind al-Farabi» (p. 185-207).

Mahmid ben Gama‘a : « al-insan fi madinat al-Farabi» (p. 209-236).

. Ragah al-"Atiri "Aziz : «al-‘aql wa-l-muhayyila ‘ind al-Farabi » (p. 237-244).
. Muhammad °Ali al-Halwani : «manzilat al-tibb lada I-Farabi» (p. 245-261).
. Rida al-Zuwari : « al-muhayyila bayn Aristi wa-I-Farabi » (p. 263-280).

. “Abd al-Sattar Ga'bar : « al-Farabi wa-l-mustalah al-falsafi» (p. 281-293).

. Las'ad Gum‘a : «la politique d’al-Farabi» (p. -xvii).

A AN AR ol S e

.k ek
R T N =)

Les thémes se répartissent inégalement selon les disciples que le maitre fréquenta. Une
communication présente le role d’Alfarabi dans la fondation de la falsafa (6), quatre communi-
cations portent sur la politique (4, 9, 10 et 15), deux sur la métaphysique (2, 5), deux sur la
théorie de la connaissance (3, 11 et 13), une sur 1’éthique (8), une sur la terminologic
d’Alfarabi (14) et trois sur les sciences particuliéres (la mécanique (1), la mathématique (7)
et la médecine (12)). La logique est absente, ce qui est, pour le moins, surprenant.

BCAI 14 (1998) Collectif: Dirasat hawl al-Farabi, recensé par D. Mallet
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1997 H. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 103

L’une des plus remarquables contributions est due 4 Muhammad al-Misbahi. Elle fait
suite & I’édition récente, jadis recensée dans le -Bulletin critique, du K. al-wahid wa [-wahda
d’Alfarabi et se trouve, de surcroit, reprise aux p. 283-291 du beau recueil d’études récemment
publié par le méme auteur et intitulé : Tahawwuiat fi tarih al-wugid wa-l-"aql (Dar al-garb
al-islami, Beyrouth, 1995). Muhammad al-Misbahi est bien probablement le premier a inter-
roger en philosophe ce texte bref et compliqué dans lequel il reléve les difficultés d’une
expérience singuliére de 1’écriture et du discours... De ’écriture, parce qu’Alfarabi s’engage
ici dans une consignation tout a la fois distincte de la dialectique aporétique du Parménide et
de la recension sémantique du livre A de la Métaphysique. Tantdt se répétant et tantdt s’inter-
rompant, le traité dévide en sinueuses arabesques un inventaire scolastique trés éloigné de
I’exposé doctrinal. ...Singuliére, de méme, est 1’expérience d’un discours qui semble s’obstiner
a laisser son espéce et son objet dans une égale indétermination : tant6t de philosophie
premicre et tantot d’épistémologie, de dialectique ou de physique, il questionne tout ensemble
I’un et le multiple sous I’aspect de la « signification », de la « création » « et de leurs relations.
Muhammad al-Misbahi apprécie subtilement I’indécision d’Alfarabi par rapport aux principales
variations — de Parménide a Kindi, en passant par Platon, Aristote et Plotin — de Ia
doctrine de I'un et de 1'unité. C’est qu’au terme de ces quelques pages d’une foisonnante
densité 1’auteur se dédouble et le lecteur, perplexe, voit se profiler deux Alfarabi : selon le
premier la quiddité de 'un et de 1’6tre se rapporte aux choses et ce qui ne tombe ni sous les
sens ni sous les catégories se trouve comme frappé de doute; selon le second 1'unité absolue
de la cause premiére se distingue radicalement de tout ce qui, générable et corruptible, regoit
d’elle son unité. 1l en va, dans ce dédoublement de I’auteur du traité, de la possibilité (récusée
pour le second) d’une science de ['€tre et de celle (fragile pour le premier d’entre eux) de
la science divine.

Toutes les contributions a cet ouvrage ne sont pas, forcément, d’une égale qualité; toutes
suscitent néanmoins de salutaires interrogations. L’initiative de consacrer a Alfarabi semblable
manifestation, le veeu exprimé a Sfax qu’elle soit renouvelée et 1'utile publication qui la
consacre témoignent ensemble du vif intérét que nos collégues tunisiens portent a la philosophie
et de la qualité de ce méme intérét.

Dominique MALLET
(IFEAD, Damas)

IeN Rusp (Averro¢s), Talhis al-atar al-‘ulwiyya, texte établi et annoté par Jamal Eddine
Araoul. Dar al-garb al-islami, Beyrouth, 1994. 21,5 x 14,5 c¢m, 222 p.

Les travaux d’édition de textes par le regretté Jamal Eddine Alaoui auront certainement
marqué le champ d’études sur Averroés durant les quinze derniéres années. A titre posthume
ont paru par ses soins trois textes d’Averroés, inédits jusqu’alors : Talhis Kitib al-Kawn
wa-l-fasad (commentaire moyen du traité de la Génération et de la Corruption); Muhtasar

BCAI 14 (1998) Collectif: Dirasat hawl al-Farabi, recensé par D. Mallet
© IFAO 2026 BCAl-en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



