1997 1I. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 97

par opposition & «la foule » de 244 sq.) marquent-ils réellement les « croyances populaires »
(247 sqq.)? C’est fort douteux, surtout dans le domaine de la morale. Celle-ci est liée a la place
et a la conception de I'homme dans la civilisation, comme le souligne opportunément la
conclusion. La morale de 1’homo islamicus est celle qui s’est formée et se maintient dans la
communauté sur la base du Coran et de I'exemple prophétique amalgamés aux sagesses
millénaires de 1’Orient. Le soufisme, croyons-nous, n’y joue pas grand rdle (cf. 137 sq.).

On attend donc toujours, sur 1’éthique musulmane, un ouvrage vraiment satisfaisant. Mais
le livre de M. Vadet est une contribution stimulante et positive 4 la connaissance des idées
morales dans P’islam,

Guy MonNot
(EPHE, Paris)

Dominique URVOY, Les penseurs libres dans ['Islam classique. L'interrogation sur la
religion chez les penseurs arabes indépendants. Albin Michel, Paris, 1996 (« Biblio-
théque Albin Michel. Idées »). 14,5 x 22,5 c¢cm, 262 p.

Le but de ce livre est «d’attirer 1’attention sur ’existence de... [I’]esprit critique a
Pintérieur du domaine religieux » (p. 8). Il ne s’agit donc pas d’une étude des seuls «libres
penseurs » proprement dits, c.-a-d. des intellectuels offrant une critique radicale de la religion
révélée, mais d’un groupe plus large — et plus varié — d’intellectuels offrant une réflexion
intellectualiste sur la religion. En présentant son plan, Urvoy nous dit que « comme il s’agit
de positions indépendantes en butte & des majorités, les mémes problématiques sont reprises
dans des contextes différents, et notamment dans des religions différentes.» Il choisit donc
de qualifier son interrogation d’arabe, se référant « au caractére trés particulier du monde
musulman ancien qui englobe des religions différentes dans un cadre juridique islamique et
sous le signe d’une langue de culture » (p. 13).

En effet, le cadre que I’A. a choisi pour son étude est ambitieux : il couvre la période du
IX® au Xxm® siécle, traite de penseurs ressortissants & trois religions, et couvre tout ’empire
musulman, des frontiéres de I'Inde 4 1’Andalousie. Le nombre des auteurs étudiés ne dépasse
pas une douzaine, la plupart d’entre eux marginaux du point de vue de «I’establishment »
religieux. L’A. tente de démontrer que leur marginalité est trompeuse : pour le développement
de la pensée médiévale arabe, ils sont, selon lui, aussi centraux que le sont un Pascal ou
un Voltaire pour le développement de la pensée européenne,

Le livre comprend six chapitres, qui peuvent &tre envisagés comme six études plus ou
moins indépendantes. Le premier (« Autour d’Ibn al-Muqaffa® : les prémisses multiples de la
critique ») examine le réle d’Ibn al-Muqaffa® comme transmetteur et interpréte des héritages
indien, pehlvi, et grec (les traductions de Kalila wa-Dimna, de Bilawhar wa-Bidasf, et de
I’Organon d’Aristote) et s’arréte sur les questions épineuses posées par les écrits attribués a

BCAI 14 (1998) D. Urvoy: Les penseurs libres dans I'lslam classique. L'interrogation sur la religion chez les penseurs arabes indépendants, recensé par S. Stroumsa
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

98 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 14

Ibn al-Mugaffa‘, qui le rendent suspect d’hérésie (bab Burzoé dans Kalila wa-Dimna et la
parodie du Qur’an réfutée par al-Qasim ibn Ibrahim).

Le deuxiéme chapitre (« Hunayn ibn Ishaq : le pourquoi de la croyance ») examine la
réflexion de cet auteur nestorien du 1x° siécle sur la méthode A suivre pour découvrir la vraie
religion, telle qu’elle ressort de son opuscule Kayfiyyat idrdk hagigat al-diydna et de ses
Nawadir al-falasifa.

Les troisiéme et quatriéme chapitres s’occupent des véritables «libres penseurs » dans le
monde islamique médiéval. Le chapitre m (« Le monothéisme sous P'aiguillon du dualisme »)
présente deux hérésiarques musulmans (Abi ‘Isad al-Warraq et Abii al-Husayn Ibn al-Riwandi)
et un hérésiarque juif (Hayawayh al-Balhi); le chapitre 1v y ajoute les cas du philosophe
Abi Bakr al-Razi, du poéte Aba al-‘Ala’ al-Ma‘arri, et de deux médecins juifs andalous
qu'lbn Hazm dépeint comme reflétant des tendances sceptiques.

Le cinquiéme chapitre (« Vraie et fausse unité ») examine, en prenant pour exemple les
écrits du musulman al-Ghazali et du chrétien al-Arfadi, la fagon dont les penseurs monothéistes
précisent les limites de leur communauté religieuse : ce qu’ils considérent comme diversité
d’opinions légitime et ce qu’ils pergoivent comme hérésie, comme faisant affront & la religion
méme.

Un dernier chapitre (« Vers une approche objective du fait religieux ») présente une
approche comparée des religions dans les écrits de deux penseurs du xmr® siécle, le chrétien
espagnol Ramon Lull et le juif de Baghdad Ibn Kammina.

Chacun des chapitres représente une étude détaillée, précise et approfondie, rassemblant
les données biobibliographiques, et proposant une analyse synthétique, en se référant aux
diverses suggestions des chercheurs. Comme études séparées, ces études méritent tous les
¢éloges.

1l faut aussi remercier I’A. d’avoir relié ces études : jusqu’a présent, les divers penseurs
étudiés, s’ils ne sont pas restés tout a fait négligés, n’ont en général eu droit qu’a des études
monographiques. Il est rare de trouver des analyses de ces penseurs dans le contexte de leur
propre religion, encore plus rare de les voir traités dans le contexte plus large de la culture
de leur époque. La vision offerte par de telles études isolées, aussi sérieuses soient-clles, risque
de souffrir de myopie; le tableau dressé par Urvoy nous offre, lui, des perspectives plus larges
et plus équilibrées. L’approche simultanée de toute une gamme de réflexions sur la religion
représente une contribution substantielle pour la phénoménologie de la religion aussi bien que
pour I’histoire des idées au moyen age islamique.

Ce volume accomplit donc un pas important dans la recherche, et ses résultats seront
dorénavant une donnée indispensable. Cependant, tout en félicitant Urvoy de ceite contribution,
on ne peut éviter de signaler quelques difficultés dans le plan général du livre.

Comme il arrive souvent dans la photographie, le cadre du tableau porte détriment a la
clarté de I’'image. Je ne vise pas ici les détails biobibliographiques des personnages étudiés :
comme I’A. le souligne maintes fois, nos sources sur ces personnages laissent beaucoup a désirer.
En conséquence, il est normal que les reconstructions offertes par les chercheurs différent 'une
de Dautre. C’est justement la raison pour laquelle interprétation des faits devient d’un intérét

BCAI 14 (1998) D. Urvoy: Les penseurs libres dans I'lslam classique. L'interrogation sur la religion chez les penseurs arabes indépendants, recensé par S. Stroumsa
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1997 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 99

capital; quand on ne peut étre sir des points de détail, on peut au moins essayer d’indiquer
les grandes lignes : tendances, écoles, phénomeénes. 11 est vrai que, face aux attitudes orthodoxes
et autoritaires, les penseurs libres de toutes couleurs semblent se rejoindre. Mais pour clarifier
le role joué par la pensée libre dans la culture arabe, il faudrait quand méme essayer de
distinguer les différentes tendances.

A titre d’exemple, je voudrais m’arréter un peu sur le cas dualiste. Bien entendu, il faut
d’abord se mettre d’accord sur I’identité des dualistes : comme on le sait, I’appellation zindig
ne signifie en elle-méme que le fait d’étre suspect aux yeux de 1’orthodoxie. Dans la plupart
des cas, au terme de tous nos efforts pour démontrer telle ou telle appartenance, nous sommes
bien obligés d’avouer humblement que nos preuves sont loin d’étre tranchantes, et chaque
chercheur suit son intuition. Al-Warraq, par exemple, que nos textes me semblent présenter
aussi clairement que possible comme manichéen, laisse Urvoy, qui examine les mémes textes,
avec la conviction que «rien ne permet d’affirmer qu’il fut vraiment manichéen » (p. 128).
Le cas de Hayawayh al-Balhi est plus net. Il y a déja longtemps, Menachem Stein avait
démontré que les propos de Hayawayh cités par Saadia Gaon, et qui contiennent des références
trinitaires & c6té d’une critique farouche de la Bible, ne peuvent étre compris que si 1’on accepte
de voir en Hayawayh un marcionite (cf. Hommages Klausner, Tel-Aviv, 1937, p. 210-225 [en
hébreu]). Contrairement a ce que dit I’A. (p. 134), un fragment de l’original hébreu des
Questions de Hayawayh a été retrouvé dans la Guéniza du Caire (et publié par E. Fleischer,
Tarbiz 5, 1982, p. 49-57 [en hébreu]). Ce fragment, qui tranche la question de la langue originale
des Questions, semble corroborer les conclusions de Stein en ce sens qu’il suit fidélement la
critique rationaliste de la Bible comme on la connait depuis les manichéens réfutés par
Alexandre de Lycopole et saint Augustin.

Mais plus que la question d’identification, c’est la question de I'interprétation qui importe.
Depuis 1’antiquité tardive, les dualistes offraient une critique tranchante de la pensée mono-
théiste. Malgré le caractére nettement mythologique du manichéisme, la critique que font ses
protagonistes du monothéisme s’efforce certes d’étre rationaliste. Cette approche continue
jusqu’a 1’époque musulmane. Mais leur critique rationaliste ne nous permet sirement pas de
qualifier les manichéens de « penseurs libres ».

De plus, il faudrait essayer de voir si, en passant du v® au 1x° siécle, et en entrant dans
le monde islamique, cette critique est restée identique ou si elle a subi certains changements.
Par exemple, il n’y a pas, & ma connaissance, dans le monde de 1’antiquité tardive, un seul
penseur chrétien ou juif non-dualiste pour adopter cette critique de la Bible. Si un tel phéno-
méne peut avoir eu lieu dans le monde musulman, le fait mérite d’étre souligné. Plus préci-
sément, pour qu’on puisse parler des « penseurs libres dans 1’Islam », il faudrait se demander
en quoi le caractére spécifique de 'Islam a pu transformer le phénoméne.

Une autre question méritant d’étre précisée est I’expression singuliére de la problématique
du livre dans les religions différentes. Cette question, qui n’est certes pas ignorée par I’A.,
exigerait 4 mon golit un traitement plus explicite.

Pour pouvoir offrir une analyse plus serrée, il aurait peut-tre fallu définir le sujet du
livre de fagon plus précise. Comme on peut le deviner par le court résumé présenté ici, le

BCAI 14 (1998) D. Urvoy: Les penseurs libres dans I'lslam classique. L'interrogation sur la religion chez les penseurs arabes indépendants, recensé par S. Stroumsa
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

100 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 14

livre progresse sur deux rails paralléles : d’une part, la pensée dite hérétique (chap. 1, 11, 1V),
d’autre part, la réflexion rationnelle sur la religion en général et sur la foi en particulier (chap. 1,
v, vi). Le titre du livre témoigne aussi de cette dualité : le titre principal tend vers la premiére
direction, alors que le sous-titre permet d’y ajouter la deuxiéme.

C’est en effet le sous-titre, plutdt que le titre, qui donne une idée plus précise du contenu
de ce livre. Car le livre n’est pas, en fait, consacré a 1’étude de l’islam classique, ni aux
penseurs libres : ¢’est avant tout a la réflexion intellectualiste, éthique et anthropologique, sur
la religion qu’il s’intéresse. L’A. est & la recherche des penseurs libres : esprits indépendants,
intellectuels appliquant I’analyse rationnelle aux données de la religion, y compris la leur
propre. C’est ainsi que nous trouvons des penseurs aussi radicaux qu’lbn al-Riwandi et AbQ
Bakr al-Razi, de véritables libres penseurs, a c6té de gens aussi équilibrés et « solides » que
Hunayn ibn Ishaq et Ibn Kammina. Mais il y a lieu de se demander, a ce sujet, pourquoi
Urvoy choisit justement ces deux derniers penseurs, ignorant d’autres intellectuels offrant une
réflexion aussi approfondie sur la religion, tels qu’al-Farabi, ou Maimonide? La «liberté
d’attitude tout a fait remarquable» (p. 73) que I’A. constate chez Hunayn est typique de
Pouverture a I’héritage grec qui caractérise tous les philosophes de son école; le fait que cette
ouverture inclut chez lui (selon certaines anecdotes) la connaissance des lettres grecques ne
refléte peut-&tre qu’une perfection professionnelle, qui ne surprend pas chez ce maitre des
traducteurs. D’autre part, I’opuscule qui justifie I’inclusion de Hunayn dans ce livre, Kayfiyyar
idrak hagigat al-diyana, est clairement un écrit théologico-polémique, et c’est dans le contexte
polémique qu’il faut le replacer : les différences entre cet opuscule et les écrits de ‘Ammar
al-Basri reflétent certes les tendances philosophiques de Hunayn, mais elles ne vont pas jusqu’a
des différences de genre. Or, Urvoy n’inclut pas dans son interrogation le kaldm, qu’il définit
comme « [’apologétique qui sert de théologie a I'Islam » [p. 29]. Mais du moment que ’approche
indépendante de la religion est assimilée & P’approche rationnelle, un Ibn Haldin ou un
Sa‘adia mériteraient aussi bien qu'un Hunayn d’y figurer.

La recherche future devra donc, d’une part, suivre le titre de ce livre, et rétrécir en
conséquence le cadre de I'investigation (en écartant des figures telles qu’Ibn Hazm, al-Ghazili,
Hunayn et al-Arfadi). D’autre part, elle devra suivre la direction du sous-titre, et dés lors,
élargir le champ de la recherche, en y incluant & la fois des philosophes et des théologiens.

En nous offrant cette étude riche et fort intéressante, Urvoy nous oblige ainsi a repenser
les faits et le cadre de la pensée religicuse au moyen age islamique. Son livre ouvre plusieurs
pistes de recherche : c’est la marque d’un livre qui fera date.

Sarah STROUMSA
(Université hébraique de Jérusalem)

BCAI 14 (1998) D. Urvoy: Les penseurs libres dans I'lslam classique. L'interrogation sur la religion chez les penseurs arabes indépendants, recensé par S. Stroumsa
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1997 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 101

Miguel CrRuz HERNANDEZ, Historia del pensamiento en el mundo isldmico, 1. Desde los
origenes hasta el siglo XII en Oriente; 2. El pensamiento de al-Andalus (siglos IX-
X1V); 3. El pensamiento isldmico desde Ibn Jaldin hasta nuestros dias. Alianza
Editorial (col. « Universidad Textos», n° 156-157-158), Madrid, 1996. 3 vol.,
23 x 17,5 cm, xx1v-906 p.

Ouvrage de synthése, qui reprend encore une fois le travail d’un demi-siécle de recherches
et d’enseignement de Miguel Cruz Hernindez, professeur successivement aux universités de
Salamanque et Auténoma de Madrid. D’autres livres de synthése avaient précédé celui-ci, avec
de nombreuses rééditions, et leurs titres montrent déja 1’évolution de la réflexion de I’historien
et du penseur espagnol, dans son effort de « penser » et de «traduire » les divers courants de
I'univers islamique écrit : Filosofia hispano-musulmana (Madrid 1957), Filosofia drabe (Madrid,
1963), Historia del pensamiento en el mundo islamico (Madrid, 1982), Historia del pensamiento
en Al-Andalus (Séville, 1986).

En effet, le professeur M. Cruz Hernandez n’est pas seulement un historien, qui veut
faire connaitre avec fidélité la pensée d’un passé éloigné dans le temps, la langue, la civilisation
et souvent les espaces. Il dialogue aussi avec cette pensée. Ce dialogue est particuliérement
nécessaire lorsqu’il s’agit de rendre accessible cette pensée a un lecteur cultivé, en langue
espagnole, et non pas a un expert arabisant ou islamologue, ol les apports partiels pourraient
€tre compris avec le concours des connaissances supposées du lecteur. Or, c’est bien a ce
tecteur cultivé que s’adresse Cruz Hernandez dans le but, précisément, de lui rendre accessibles
les concepts de I'immense richesse de quatorze si¢cles de pensée du monde islamique. On ne
sait, a la lecture du millier de pages de cet ouvrage, ce qu’il faut admirer davantage : la
capacité de synthése — jamais prise en défaut — de I’historien, ou I’ampleur des connaissances
et des perspectives du penseur.

Miguel Cruz Hernandez, qui est aussi un spécialiste de la pensée d’Avicenne (voir sa thése
de doctorat, publiée a Grenade, 1949) et d’Averroés (voir, entre autres, Abi-I-Walid ibn Rusd...,
Cérdoba, 1986, et sa traduction en espagnol de son commentaire a la Républiqgue de
Platon, Madrid, 1996), a su situer toujours les phénoménes intellectuels de la pensée islamique
dans leur contexte social. D’olu, aussi, son récent gros ouvrage de synthése et de recherche
El-Islam de Al-Andalus. Historia y estructura de su realidad social (Madrid, 1992).

Meéme si Historia del pensamiento en el mundo isldmico reprend ses travaux précédents,
axés sur le Moyen Age oriental (t. 1) et celui d’al-Andalus (t. 2), sa synthése se prolonge
jusqu’au xx© siécle et ses courants de pensée (t. 3), grice 4 la contribution du prof. Carmen
Ruiz Bravo, arabisante de ['universit¢ Auténoma de Madrid (t. 1, p. xx1). Dans les trois
volumes, le souci d’accés direct aux sources et d’élaboration personnelle des synthéses est
particuliérement présent.

La bibliographie, sélective, comprend 1300 titres, répartis a la fin de chaque chapitre
(explication des critéres de sélection I, p. xx1). Il y est fait mention des travaux de chercheurs
espagnols plus jeunes que ’auteur (J. Lomba, R. Ramén Guerrero, J. Puig, E. Tornero...),

BCAI 14 (1998) D. Urvoy: Les penseurs libres dans I'lslam classique. L'interrogation sur la religion chez les penseurs arabes indépendants, recensé par S. Stroumsa
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



