1997 I1. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 95

Jean-Claude VADET, Les idées morales dans [l'islam. Presses universitaires de France,
Paris, 1995 (« Islamiques »). 15 X 21,5 cm, vI + 275 p.

La réflexion morale systématique ne regarde pas moins le fonctionnement de la société
que lintimité de l’individu. Aussi est-elle tributaire a la fois de 1’évolution collective et de
’expérience personnelle. Sa théorie, d’autre part, prend appui sur des conceptions métaphysiques
comme sur les connaissances psychologiques. Souvent, de plus, elle est au carrefour de la
philosophie et de la religion. C’est dire sa richesse, mais aussi sa difficulté. Ce domaine, long-
temps négligé dans les études islamiques, attire de nouveau I’attention depuis quelques années,
et il y a tout lieu de s’en réjouir.

Le livre frappe immédiatement par sa belle ordonnance en cinq chapitres bien équilibrés :
I. La sagesse iranienne des secrétaires; II. La morale des versets coraniques; II. L’idéal des
mystiques; IV. Régles et casuistique des juristes; V. La morale hellénique des philosophes.
Il convient de présenter d’abord le contenu de ces chapitres.

Le premier montre ce que le milieu des secrétaires doit a4 I’Iran sassanide dont ils sont
issus et souligne ’empirisme rationnel et raffiné qui domine leur éthique. Ibn al-Mugaffa® est
naturellement pris en exemple, mais al-MawardI est aussi mis & contribution. Pour I’Iran ancien,
ne sont cités, en dehors d’auteurs arabes, qu’un ouvrage de Zaehner et la traduction du
Troisiéeme livre du Dénkart par le pére J. de Menasce. Quant 4 la symbiose de la «sagesse
iranienne » et de l’islam, on s’étonne de ne pas voir mentionner le principal ouvrage sur le
sujet : Ch.-H. de Fouchécour, Moralia. Les notions morales dans la littérature persane du
HI°/1X® au VII|XIII® siécle, Paris, Editions Recherche sur les Civilisations, 1986.

Le chapitre 1 sur le Coran se développe en quatre sections. On commence par relever
dans le Livre de Iislam une « dualité ». 1l s’y trouve a la fois hukm et hikma, Loi et Sagesse
(59 sq., cf. 97; nous notons au passage que ces deux aspects existent bien dans le Coran, mais
que le mot hukm ne désigne pas nécessairement le premier par distinction du second). Les
deux sections suivantes portent, I’'une sur « Dieu et ses signes », ’autre sur la prophétologie
coranique. L’A. insiste sur I’idée bizarre que I’islam consiste avant tout & « rechercher la face
de Dieu dans le firmament » (p. 66, ou nous soulignons). Sur la sakina et ’eschatologie, bonnes
pages 74-76. Ces longs développements sont en réalité hors du sujet. On y revient avec une
derniére section sur la cité musulmane. Fondée sur [’obéissance au Prophéte, elle est cimentée
par la solidarité islamique (waldya). Des « vertus» doivent en dériver selon p. 93 sq. Il est
pourtant notable au contraire que la notion de «vertu» comme disposition humaine stable
semble étrangére au Livre (cf. R. Arnaldez, L’Islam, Paris, 1988, 86 sq.). Quant aux actions
et conduites enseignées par le Coran, on regrettera que presque rien n’en soit dit.

Le chapitre 11 porte sur le soufisme, dont M. Vadet est un spécialiste reconnu. On a Ia
des réflexions de premiére valeur, appuyées sur de nombreuses citations, surtout de Qusayri
et de Gazali. Le dikr coranique serait 1'inébranlable soubassement de la mystique musulmane
(100-104 et 144). Pourtant, I’A. laisse explicitement ouverte la question des racines du
soufisme (99, 143), habitucllement tranchée par le dogme massignonien de son origine
strictement islamique.

BCAI 14 (1998) J.-Cl. Vadet: Les idées morales dans I'islam, recensé par G. Monnot
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

96 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 14

Le chapitre 1v s’articule en quatre éléments : [’observance de la Loi, les ceuvres du bien,
la lutte contre le péché, la morale sociale. L’éthique des juristes est illustrée par des textes
surtout pris & deux fugahd’ relativement tardifs, al-Nawawi (vii®/xm®s.) et Ahmad b. Muhammad
Ibn Hagar al-Haytami (ou, ici, al-Haytami, x°/xvi® s.). Excellents développements sur la
fraternité musulmane, la richesse, la science et la pudeur ou haya’ (159-167), comme sur la
priére rituelle (181-185).

Le chapitre v sur la « morale hellénique » est décevant. D’abord parce qu’il part d’une
erreur habituelle : celle de réduire la falsafa (dont I'origine hellénistique est au demeurant
patente) a un simple décalque de la philosophie grecque. Ensuite parce qu’il se borne a
exposer la morale de Yahya b. ‘Adi et «des visages de Miskawayh ». Non seulement les
aspects €thiques de la pensée de Farabi et d’Ibn Sind sont négligés, mais deux penseurs
particuliérement importants ici sont passés sous silence. Nous voulons dire ’auteur d’al-Tibb
al-rizhani (cf. Meir M. Bar-Asher, « Quelques aspects de 1’éthique d’Abia Bakr al-Razi et ses
origines dans I'ceuvre de Galien », Studia Islamica LXIX et LXX, 1989) et celui des Ahldag-i
Nagiri (cf. aussi l'introduction de Christian Jambet a sa traduction de Nasiroddin Tisi, La
convocation d’Alamut, Lagrasse, 1996, 61-95).

Quant a la bibliographie, on y remarque avec surprise I’absence de Majid Fakhry, Ethical
Theories in Islam, Leiden, E.J. Brill, 1991 3. Dans un travail sur les idées morales, on s attendait
par ailleurs a trouver, aprés I'index sur les noms propres qui ne fait pas défaut, un index des
notions. 11 aurait alors été possible, non sans profit, de repérer la présence et les avatars d’idées
maitresses comme par exemple, celles de justice, sagesse, bien, Ame, perfection.

L’ouvrage en son ensemble souffre d’une certaine indécision. Les normes de I’agir ne sont
pas indépendantes d’une vue du monde. C’est elle qui polarise I’auteur dans sa réflexion sur
le Coran, mais la vue du monde des faldsifa est traitée par prétérition malgré son influx sur
une forme de conduite humaine. On peut adopter un autre point de vue, et considérer les
régles morales dans leur application concréte et diversifiée : c’est ’axe du chapitre sur les
juristes, mais ’enquéte correspondante n’est pas menée dans le Coran.

Un autre choix crucial est celui-ci. L’étude porte-t-elle sur la diffusion des idées morales,
ou sur leur expression par des auteurs? En fait, comme il est presque inévitable, c’est le deuxiéme
parti qui est ici mis en ccuvre. Par malheur, cela ne peut fonder a notre sens une reconstitution
diachronique des mentalités morales. L’auteur, dans lintroduction, affirme pourtant avoir
«donné un aspect semi-historique & cet ouvrage qui est en quelque sorte la chronique ou
I’on assiste a la constitution de la sagesse islamique » (p. 7; cf. 10, 246, 252). Tout cela est
largement illusoire. En réalité, la Loi n’a pas attendu les juristes du xin® s. pour imbiber les
musulmans, et I’a fait apparemment avant que les confréries soufies aient étendu sur les masses
Pemprise du « mysticisme ».

De plus, les idées morales auxquelles les auteurs donnent forme sont-elles le fruit de leur
élaboration, ou plut6t le reflet des opinions ambiantes? « Les esprits marquants » (p. 246,

24, Cf. Bulletin critigue n° 10, 1993, p. 123.

BCAI 14 (1998) J.-Cl. Vadet: Les idées morales dans I'islam, recensé par G. Monnot
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1997 1I. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 97

par opposition & «la foule » de 244 sq.) marquent-ils réellement les « croyances populaires »
(247 sqq.)? C’est fort douteux, surtout dans le domaine de la morale. Celle-ci est liée a la place
et a la conception de I'homme dans la civilisation, comme le souligne opportunément la
conclusion. La morale de 1’homo islamicus est celle qui s’est formée et se maintient dans la
communauté sur la base du Coran et de I'exemple prophétique amalgamés aux sagesses
millénaires de 1’Orient. Le soufisme, croyons-nous, n’y joue pas grand rdle (cf. 137 sq.).

On attend donc toujours, sur 1’éthique musulmane, un ouvrage vraiment satisfaisant. Mais
le livre de M. Vadet est une contribution stimulante et positive 4 la connaissance des idées
morales dans P’islam,

Guy MonNot
(EPHE, Paris)

Dominique URVOY, Les penseurs libres dans ['Islam classique. L'interrogation sur la
religion chez les penseurs arabes indépendants. Albin Michel, Paris, 1996 (« Biblio-
théque Albin Michel. Idées »). 14,5 x 22,5 c¢cm, 262 p.

Le but de ce livre est «d’attirer 1’attention sur ’existence de... [I’]esprit critique a
Pintérieur du domaine religieux » (p. 8). Il ne s’agit donc pas d’une étude des seuls «libres
penseurs » proprement dits, c.-a-d. des intellectuels offrant une critique radicale de la religion
révélée, mais d’un groupe plus large — et plus varié — d’intellectuels offrant une réflexion
intellectualiste sur la religion. En présentant son plan, Urvoy nous dit que « comme il s’agit
de positions indépendantes en butte & des majorités, les mémes problématiques sont reprises
dans des contextes différents, et notamment dans des religions différentes.» Il choisit donc
de qualifier son interrogation d’arabe, se référant « au caractére trés particulier du monde
musulman ancien qui englobe des religions différentes dans un cadre juridique islamique et
sous le signe d’une langue de culture » (p. 13).

En effet, le cadre que I’A. a choisi pour son étude est ambitieux : il couvre la période du
IX® au Xxm® siécle, traite de penseurs ressortissants & trois religions, et couvre tout ’empire
musulman, des frontiéres de I'Inde 4 1’Andalousie. Le nombre des auteurs étudiés ne dépasse
pas une douzaine, la plupart d’entre eux marginaux du point de vue de «I’establishment »
religieux. L’A. tente de démontrer que leur marginalité est trompeuse : pour le développement
de la pensée médiévale arabe, ils sont, selon lui, aussi centraux que le sont un Pascal ou
un Voltaire pour le développement de la pensée européenne,

Le livre comprend six chapitres, qui peuvent &tre envisagés comme six études plus ou
moins indépendantes. Le premier (« Autour d’Ibn al-Muqaffa® : les prémisses multiples de la
critique ») examine le réle d’Ibn al-Muqaffa® comme transmetteur et interpréte des héritages
indien, pehlvi, et grec (les traductions de Kalila wa-Dimna, de Bilawhar wa-Bidasf, et de
I’Organon d’Aristote) et s’arréte sur les questions épineuses posées par les écrits attribués a

BCAI 14 (1998) J.-Cl. Vadet: Les idées morales dans I'islam, recensé par G. Monnot
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



