1997 IT. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 93

historique, donnant toujours le responsable, le moment, le lieu de la nouvelle inflexion et ses
causes. Il montre combien la dynamique de la peur coloniale se¢ nourrit des fantasmes de
revanche des vaincus, combien la rumeur 'emporte sur la connaissance raisonnée. Il permet
ainsi de pénétrer dans I’imaginaire colonial, créateur d’histoire. C’est pour faire face a un
péril le plus souvent dénué de fondement que les militaires frangais justifient leur conquéte
de tout P’espace saharien du Tchad & la Mauritanie.

La vision mythologique frangaise influe directement sur I’histoire propre de la confrérie.
Se voulant apolitique, elle a cherché a éviter les conflits avec les pouvoirs en place. Elle a donc
orienté son expansion vers le monde nomade alors que, mouvement de sédentaires et
d’agriculteurs, elle n’en partage pas 1’ethos. Elle s’est donné un réle de régulateur de I’économie
saharienne. Alors qu’elie s’est repliée pour éviter la confrontation avec les Européens, elle se
trouve pourchassée a l’intérieur de son territoire méme. Elle résiste alors par les armes,
validant ainsi par ce gihad final plusieurs décennies de discours frangais a son égard.

L’étude de J.-L. Triaud est une étude extrémement minutieuse de petits événements que
généralement on ne considére que de facon superficielie. La justification de cette approche se
trouve dans le résultat : une méthodologie de traitement des sources coloniales prises au
sérieux, la détermination de I'imaginaire colonial et la définition de la dynamique des influences
entre coloniaux et musulmans sur plus d’un siécle. Le travail fourni est considérable, mais
les résultats le sont aussi.

Henry LAURENS
(INALCO, Paris)

*Ali b. Muhammad al-JURJANI, Kitab al-Ta'rifat. Traduction, introduction et annotations
par Maurice GLOTON, préfacé par Pierre Lory. Presses universitaires d’Iran,
Téhéran, 1994. 18 x 24,5 cm, 547 p.

Al-Gurgani (m. 816 H/1413) reste principalement connu 4 cause de son Sarh al-Mawdigif
mais aussi du présent ouvrage. Il comprend 1868 notices lexicographiques, allant d’une ligne
a une page. M. Gloton les a numérotées, et donne chaque fois le mot ou 1’expression en
caractéres arabes et en translittération, avant de procéder & ses traductions du terme, puis
de la notice compléte. Les mots ne sont pas rangés par racine, mais présentés selon leur ordre
alphabétique, comme dans les dictionnaires persans. Les masdar-s de 1I° forme sont donc &
la lettre ra’, les participes passés ou passifs a la lettre mim, etc. Le waw précéde le ha’, selon
I’ordre conservé en persan. Mais a D’intérieur de chaque chapitre (ba@b) correspondant i 1'une
des lettres, I’ordre alphabétique n’est pas rigoureux. Le traducteur ajoute au texte deux annexes
de son cru : 1. « Révélation, et sciences de la langue arabe »; 2. « Prosodie arabe. Généralités
et principales régles. » Plusieurs index terminent le volume, en particulier un index des termes
arabes, qui les donne dans 1’ordre strict de translittération.

BCAI 14 (1998) al-Jurjant: Kitab al-Ta‘rifat, trad. M. Gloton, recensé par G. Monnot
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

94 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 14

L’excellente préface de P. Lory (p. 5-22) montre bien la valeur comme les limites du livre
de Gurgani, les domaines qui y sont traités avec le plus de soin (figh, tasawwuf, logique, science
du langage), le choix des termes retenus ou passés sous silence, le choix aussi, plus surprenant
parfois, des acceptions techniques mentionnées ou négligées, et la stratégie lexicale ainsi mise
en ceuvre pour réduire le savoir aux normes et dimensions d’un islam « classique et conciliant »
(p. 14).

M. Gloton a travaillé sur quelques éditions du xx° siécle (p. 32). Il y en a d’autres qu’il
ne mentionne pas, et qui témoignent de la notoriété persistante de 1’ouvrage, comme celles de
Beyrouth, ‘Alam al-Kitab, 1407/1987, ou du Caire, Dar al-Kitab al-Misri, 1411/1991. La
traduction suit une démarche originale, que deux exemples feront immédiatement saisir. On
y lit dés les premiéres lignes : « Au Nom de Dieu, le Tout-Irradiant d’Amour, le Trés-Irradiant-
Irradié d’Amour »;, mais la notice 0002 donne de la méme basmala une version frangaise
différente : « Au Nom de Dieu, le Tout et Trés Miséricordieux. » Plus loin, la notice 0535
commence ainsi : « Al-Jam' (JM*) wa al-tafriga (FRQ) — La synthése et la différenciation, la
prise de conscience synthétique et distinctive, la totalisation et la distinction. » Le mot gam'
est aussi rendu par «intégration » au n° 0052. (A titre de comparaison, le P. de Beaurecueil
traduit les mémes termes techniques, chez Angari, par « La concentration en Dieu, opposé de
la dispersion ».) On voit dans ces approximations répétées un effort louable pour exprimer
Ie suc du sens et en rendre sensible certaines connotations. Mais on voit aussi le caractere
subjectif du résultat, et le naufrage du za'rif dans la mer de I'indécision. Toutefois, beaucoup
de mots et expressions arabes sont translittérés entre parenthéses a I’intérieur de la traduction,
et aident a une compréhension plus exacte.

Le texte original d’une part, et la traduction d’autre part, étant ce qu’ils sont, la teneur
de I'ouvrage est d’intérét trés variable selon les articles. Hudd n’a pas de notice, et se trouve
traduit par « direction religieuse » (860) comme par « guidance révélée » (1422). Il n’y a pas
de notice 4 Sahs, ni & umma, ni a wahid, ni méme, malgré Iinsistance générale sur la logique
et la dialectique, 4 ilzam. En revanche, bonnes notices a mu'drada, ainsi qu’a kayf(iyya) et
malaka. Les notions « kalamiques » de racine HDT sont présentées et traduites en plusieurs
endroits de fagon trés approximative. Wugud et wagd (1798 sq.) sont traités de fagon trés inté-
ressante, avec référence a al-Niri et al-Gunayd, mais on n’y trouve absolument rien sur le
sens philosophique de wugid (cf. la bréve et mauvaise notice 1698 sur mawgid), et la wahdat
al-wugiid n’est méme pas mentionnée. Au total, le « Livre des définitions » ne peut en aucune
fagon servir de lexique général pour la pensée islamique, et il est d’autre part trop tardif pour
avoir grand intérét historique & ce sujet. Mais sa traduction et ses index, qui représentent
un travail considérable, stimuleront toujours P’esprit et méritent d’étre consultés.

Guy MoNNOT
(EPHE, Paris)

BCAI 14 (1998) al-Jurjant: Kitab al-Ta‘rifat, trad. M. Gloton, recensé par G. Monnot
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1997 I1. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 95

Jean-Claude VADET, Les idées morales dans [l'islam. Presses universitaires de France,
Paris, 1995 (« Islamiques »). 15 X 21,5 cm, vI + 275 p.

La réflexion morale systématique ne regarde pas moins le fonctionnement de la société
que lintimité de l’individu. Aussi est-elle tributaire a la fois de 1’évolution collective et de
’expérience personnelle. Sa théorie, d’autre part, prend appui sur des conceptions métaphysiques
comme sur les connaissances psychologiques. Souvent, de plus, elle est au carrefour de la
philosophie et de la religion. C’est dire sa richesse, mais aussi sa difficulté. Ce domaine, long-
temps négligé dans les études islamiques, attire de nouveau I’attention depuis quelques années,
et il y a tout lieu de s’en réjouir.

Le livre frappe immédiatement par sa belle ordonnance en cinq chapitres bien équilibrés :
I. La sagesse iranienne des secrétaires; II. La morale des versets coraniques; II. L’idéal des
mystiques; IV. Régles et casuistique des juristes; V. La morale hellénique des philosophes.
Il convient de présenter d’abord le contenu de ces chapitres.

Le premier montre ce que le milieu des secrétaires doit a4 I’Iran sassanide dont ils sont
issus et souligne ’empirisme rationnel et raffiné qui domine leur éthique. Ibn al-Mugaffa® est
naturellement pris en exemple, mais al-MawardI est aussi mis & contribution. Pour I’Iran ancien,
ne sont cités, en dehors d’auteurs arabes, qu’un ouvrage de Zaehner et la traduction du
Troisiéeme livre du Dénkart par le pére J. de Menasce. Quant 4 la symbiose de la «sagesse
iranienne » et de l’islam, on s’étonne de ne pas voir mentionner le principal ouvrage sur le
sujet : Ch.-H. de Fouchécour, Moralia. Les notions morales dans la littérature persane du
HI°/1X® au VII|XIII® siécle, Paris, Editions Recherche sur les Civilisations, 1986.

Le chapitre 1 sur le Coran se développe en quatre sections. On commence par relever
dans le Livre de Iislam une « dualité ». 1l s’y trouve a la fois hukm et hikma, Loi et Sagesse
(59 sq., cf. 97; nous notons au passage que ces deux aspects existent bien dans le Coran, mais
que le mot hukm ne désigne pas nécessairement le premier par distinction du second). Les
deux sections suivantes portent, I’'une sur « Dieu et ses signes », ’autre sur la prophétologie
coranique. L’A. insiste sur I’idée bizarre que I’islam consiste avant tout & « rechercher la face
de Dieu dans le firmament » (p. 66, ou nous soulignons). Sur la sakina et ’eschatologie, bonnes
pages 74-76. Ces longs développements sont en réalité hors du sujet. On y revient avec une
derniére section sur la cité musulmane. Fondée sur [’obéissance au Prophéte, elle est cimentée
par la solidarité islamique (waldya). Des « vertus» doivent en dériver selon p. 93 sq. Il est
pourtant notable au contraire que la notion de «vertu» comme disposition humaine stable
semble étrangére au Livre (cf. R. Arnaldez, L’Islam, Paris, 1988, 86 sq.). Quant aux actions
et conduites enseignées par le Coran, on regrettera que presque rien n’en soit dit.

Le chapitre 11 porte sur le soufisme, dont M. Vadet est un spécialiste reconnu. On a Ia
des réflexions de premiére valeur, appuyées sur de nombreuses citations, surtout de Qusayri
et de Gazali. Le dikr coranique serait 1'inébranlable soubassement de la mystique musulmane
(100-104 et 144). Pourtant, I’A. laisse explicitement ouverte la question des racines du
soufisme (99, 143), habitucllement tranchée par le dogme massignonien de son origine
strictement islamique.

BCAI 14 (1998) al-Jurjant: Kitab al-Ta‘rifat, trad. M. Gloton, recensé par G. Monnot
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



