1997 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 89

Le livre proposé par Sarah Ansari est certes convaincant dans la mesure ol elle atteint
I’objectif qu’elle s’était assigné, & savoir révéler un aspect encore méconnu de I'histoire de
PInde britannique. En réalité, les Britanniques purent le plus souvent compter sur la colla-
boration des pirs, et les deux révoltes des Hurs furent les seuls accrocs & cette politique loyaliste
qui dura plus d’un siécle. On peut néanmoins regretter qu’elle n’ait pas développé davantage
la dimension religieuse et culturelle du mouvement : on ne trouve rien sur le rituel ni sur
les pratiques des disciples du pir. Quelle était leur conception de I'islam? Par ailleurs, on ne
sait rien non plus des origines des Pirs Pagaro, ni méme a quelle fariga ils se rattachent *2
Mais surtout, n’aurait-il pas fallu enraciner davantage I’analyse dans I’histoire religieuse du
Sind? Pourquoi les Hurs ont-ils adopté cette idéologic de type millénariste alors que I’indé-
pendance de I'Inde apparaissait inéluctable? C’est a ce type de questions que Denis Vidal
répond pour I’étude, a la méme période, d’une région proche du Sind, le Rajasthan 23, La encore,
il faut considérer I’ouvrage de Sarah Ansari comme le point de départ de recherches ultérieures,
qui ne devront pas s’arréter a la date fatidique de 1947. On sait que les pirs pakistanais ont été
courtisés par tous les dirigeants du pays, y compris par le socialiste Zulfigair ‘Ali Bhutto.
Récemment encore, le client d’un Pir Pagaro joua un rdle de premier plan au Pakistan : il
s’agit de Muhammad Khan Junejo, qui fut premier ministre sous Zia al-Haq, de janvier 1986
a mai 1988.

Michel Borvin
(CNRS, Paris)

Knut S. VIKer, Sufi and Scholar on the Desert Edge. Muhammad b. “Ali al-Saniisi
and his Brotherhood. Londres, Hurst, 1995. 310 p. (index).

Victime d’une légende noire durable, qui se développa en France dans les années 1880,
la Sanisiyya, identifi¢e a une société secréte saharienne anti-européenne, n’est devenue un
véritable objet d’étude scientifique qu’aprés la seconde guerre mondiale avec ’ouvrage de
I’anthropologue britannique Evans-Pritchard, The Sanusi of Cyrenaica, (1949, rééd. 1954).
Confrérie 4 D'origine réformiste et piétiste, devenue, sous le coup des attaques frangaise et
italienne, le noyau d’une résistance armée et la base d’un pouvoir politico-militaire, puis, sous
la protection britannique, du premier Etat indépendant libyen (1950), la Saniisiyya, accusée
enfin de collusion avec les impérialismes occidentaux, a connu une seconde « traversée du
désert » avec l’interdiction d’histoire dont le régime du colonel Gadhdhafi I’a frappée aprés

22. Ceci est d’autant plus inattendu que 1’auteur 23. Denis Vidal, Violences et vérités : un royaume
présente deux cartes du Sind sur la localisation du Rajasthan face a la colonisation britannique,
des mausolées suhrawardi (carte 2, p. 18), qadiri EHESS, Paris, 1995.

et nagshbandi (carte 3, p. 21).

BCAI 14 (1998) K.S. Vikegr: Sufi and Scholar on the Desert Edge. Muhammad b. ‘All al-Sanusi and his Brotherhood, recensé par J.-L. Triaud
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

90 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 14

la révolution de 1969. Ces nombreuses représentations négatives ont contribué a brouiller
I’histoire de ce mouvement, & commencer par la personnalité de son fondateur. C’est pourquoi
la thése, soutenue en 1991 (sous la direction de Rex Sean O’Fahey), par Knut S. Viker,
chercheur de P'université de Bergen (Norvége), sur litinéraire intellectuel de Muhammad b.
‘Ali al-Sanisi, le fondateur de la confrérie, était trés opportune. L’ouvrage publié par Viker,
qui reprend a peu prés entiérement le texte multigraphié de la thése, comporte dix chapitres
qui, dans 1’ordre chronologique, récapitulent les années d’enfance et de formation d’al-Sanisi,
notamment & Fés, puis la traversée du Sahara et le passage en Orient, I'influence de son maitre
marocain Ahmad b. Idris et la naissance de l’ordre santsi, avant de traiter, dans les trois
derniers chapitres, plus thématiques, de la fondation et de 'organisation de I’ordre saniisi,
des écrits du Maitre et de ses opposants azharites.

Muhammad b. “Alf al-Sanisi est né le 22 décembre 1787/20 Rabi® I°7, 1202 dans une famille
chérifienne idriside, a la fois savante et aristocratique, & 40 km a I’est de Mostaganem, en
Algérie. Le jeune al-Sanlsi recut sa premiére formation auprés des membres de sa famille,
puis il poursuivit des études dans plusieurs centres intellectuels de 1’Ouest algérien (Mazuna,
Mascara et Tlemcen). A 1’age de 21 ans (fin 1808 ou début 1809 d’aprés la plupart des
sources), il rejoignit Fés, siége de la grande mosquée-université Qarawiyyin. Al-Santsi fut
alors au contact direct de maitres réputés, souvent proches du sultan réformateur Mawlay
Sulayman, tels Muhammad al-Tayyib b. Kiran et Hamdin b. al-Hagg. 1l rencontra aussi les
ordres soufis et s’affilia & plusieurs d’entre eux, notamment 3 ceux issus de la Sadiliyya, le
principal « tronc » soufi maghrébin : la Nasiriyya, la Tayyibiyya-Wazzaniyya et la Darqawiyya.
A Tissue de ses études, selon un modéle de perfectionnement commun 3 1’époque, il entreprit,
vers 1819-1820, le voyage d’Orient. Aprés une lente traversée du Sahara puis un séjour de
trois ans en Egypte, al-Sanisi atteignit le Higaz en 1826. C’est 14 qu’il fit, peu aprés, sa rencontre
décisive avec Ahmad b. Idris. Auprés de ce maitre, qui n’était pas un chef de confrérie, mais
le détenteur d’un enseignement esotérique oral, réservé a un cercle de disciples, ol était mis
I’accent sur le modéle muhammadien, al-Santisi, alors 4gé de 40 ans, se fixa. Il devint le
représentant d’Ahmad b. Idris 4 La Mecque, lorsque celui-ci quitta définitivement la Ville sainte
pour Sabya, au Yémen. La mort d’Ahmad b. Idris, dix ans plus tard, en 1837, ouvrit la
succession entre les disciples. Paradoxalement, de ce groupe d’auditeurs nourris & un enseigne-
ment mystique discret, allait sortir une série d’entrepreneurs religieux attachés a la construction
d’organisations durables, dont les plus connus sont al-Mirgani au Soudan et al-Saniisi en Libye.
A 50 ans, al-Saniisi devint ainsi un chef d’ordre. Il n’avait d’ailleurs jamais cessé, comme
nous le montre Viker, de collectionner les affiliations a des fariga-s nouvelles, dans 1’esprit et
selon le modéle des tariga-s maghrébines. En 1840, al-Saniisi quitte le Higaz en direction de
PPouest, & la recherche d’un espace d’action et d’enseignement, profitant alors des bonnes
dispositions du pouvoir ottoman a peine réinstallé en Tripolitaine. L’événement majeur, acte
fondateur de la confrérie en terre africaine, est la construction de la zawiya d’al-Bayda’, sur
la c6te de Cyrénaique, a la fin de 1842. C’est 14 que commencent a se nouer les liens décisifs
avec les tribus bédouines de Cyrénaique, Magabra et Zuya notamment. C’est 14 aussi, en 1844
et 1846, alors qu’il avait prés de soixante ans, qu’al-Sanisi devient le pére de deux fils,

BCAI 14 (1998) K.S. Vikgr: Sufi and Scholar on the Desert Edge. Muhammad b. ‘All al-Sanusi and his Brotherhood, recensé par J.-L. Triaud
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1997 11, ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 91

Muhammad al-Mahdi — qui sera son successeur diligent (1859-1901) — et Muhammad al-Sarif.
La fin de sa vie est faite d’allers et retours entre le Higaz et les premieres zawiya-s de Cyrénaique,
jusqu’a D’inauguration, en 1856, en plein désert, de Gagbub, la capitale de la confrérie, a
bonne distance des principaux lieux de pouvoir, sur les confins égypto-cyrénéens. Il y meurt
le 2 septembre 1859 /9 safar 1276, a ’dge de 71 /73 ans.

L’étude des écrits d’al-Sanusi est un des points forts de la thése de Viker. L’auteur a relevé
cinquante titres d’ceuvres, de longueur sans doute trés variable, dont seules dix ont survécu.
Huit d’entre elles ont été imprimées par les petits-fils du fondateur dans la premiére moitié
du xx° siécle, puis réunies dans un recueil commémoratif officiel, al-Magmii‘a al-mubtara
(Beyrouth, 1968), a4 I’époque de la monarchie du roi Idris. — lui-méme fils de Muhammad
al-Mahdi et petit-fils de Muhammad al-Sanasi. Le fondateur de la confrérie y apparait comme
un homme de grand savoir, dont les références vont d’Ibn Taymiyya a Ibn “Arabi. Dans ses
deux principaux ouvrages consacrés au soufisme, al-Salsabil al-ma‘in fi’l-tard’iq al-arba‘in et
al-Manhal al-rawi al-ra’iq fi asanid al-‘ulim wa usial al-tara’ig, al-Saniisi met I’accent sur les
« quarante Voies » dont il se fait I’héritier et procéde & une présentation récapitulative de ces
ordres, insistant sur la notion de fariga muhammadiyya, fondée sur la recherche de la présence
mystique du Prophéte et de sa guidance, caractéristique commune a plusieurs confréries
contemporaines, dont on a pu penser qu’elle était le signe distinctif d’un « néo-soufisme »
aujourd’hui contesté. Le soufisme saniisi se présente comme une voie modérée, exempte
d’excentricité et d’austérité. La hiérarchie spirituelle y est peu marquée, le dikr bihebdomadaire
— une simple lecture ‘'du Coran. — est silencieux. Le corpus des dikr-s et des wird-s provient
d’ailleurs de I’enseignement d’Ahmad b. Idris, notamment la grande priére, dite saldt ‘azimiyya.
Viker montre bien, a 1’encontre de la tradition coloniale francaise et italienne, 1’absence de
toute référence au gihad armé dans les éciits d’al-Saniisi. Ce terme méme n’est pas mentionné.

Dernier dossier majeur, celui de I'igtihad. Comme d’autres intellectuels modernisateurs
de sa génération, al-Santsi considérait les imam-s fondateurs des quatre grandes écoles juridiques
comme des hommes de leur temps, faillibles et imparfaits, et revendiquait, pour ses contem-
porains qui en avaient les qualités morales et théoriques, le droit a V’igtihad. Cette prise de
position I’exposa & des fatwd-s hostiles de deux cheikhs d’al-Azhar, Mustafa al-Bilaqi et
Muhammad ‘Illay$, vers la fin des années 1840, dont les effets furent finalement limités.

Comme l’indique Viker, c¢’est dans le domaine de ’organisation que s’affirme 1’originalité
du mouvement : son insertion dans le monde bédouin de Cyrénaique et la centralisation de
son appareil administratif missionnaire. C’est 14 qu’une biographie intellectuelle du fondateur
trouve ses limites explicatives. Les dons bureaucratiques et charismatiques de ce savant, par
ailleurs conforme aux modéles scolastiques ambiants, débordent largement le moule d’une vie
assez classique de docte. Une part du mystére de sa vocation et de ses motivations subsiste donc,
d’autant plus que la majeure partie de ses ceuvres reste inconnue. Ce travail soigneux, fondé
sur un dépouillement attentif des sources arabes, remet brillamment & jour nos connaissances
sur les origines et les fondements de la Sanisiyya.

Jean-Louis TRIAUD
(Université de Provence)

BCAI 14 (1998) K.S. Vikegr: Sufi and Scholar on the Desert Edge. Muhammad b. ‘All al-Sanusi and his Brotherhood, recensé par J.-L. Triaud
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

92 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 14

Jean-Louis TRIAUD, La légende noire de la saniisiyya, une confrérie musulmane saharienne
sous le regard frangais, (1840-1930). Editions de la Maison des sciences de I’homme,
Paris, 1995. 2 vol., 1155 p.

L’histoire des mondes coloniaux est bien difficile a faire. Longtemps on s’est contenté de
suivre aveuglément les écrits et les archives des coloniaux en partageant leurs a priori et leur
partialité. Cette mimétique des sources a été a juste titre critiquée et en méme temps que les
décolonisations s’opéraient, on s’est attelé & une « décolonisation » de I’histoire qui s’est bien
souvent portée vers le défaut symétrique, ’adoption sans esprit critique des théses historiques
développées par les mouvements nationaux. S’y ajoutait un sentiment de supériorité, largement
exprimé, a I’égard des pauvres coloniaux, qui n’avaient rien su comprendre a la réalité des
sociétés en mouvement. Un zeste de contestation de 1’orientalisme classique ne faisait pas de
mal au tableau. Il n’en reste pas moins que, dans un certain nombre de cas, ’essentiel de
notre savoir vient des sources coloniales.

C’est manifestement la situation dans laquelle s’est trouvé l’auteur quand il a abordé
I’histoire de la samisiyya. 1l existe certes des documents arabes dont certains viennent des
archives francaises, I’auteur en fait la précieuse publication dans son ouvrage, mais ils semblent
assez rares. Il ne lui était pas possible de reprendre & son compte la vision des coloniaux
francais. Alors, par une démarche qui constituera certainement un modéle pour ’avenir, il
s’est attaché a prendre au sérieux les sources coloniales en utilisant dans toute son ampleur
I’approche critique des historiens. 11 traite ainsi des rapports entre la France et la sanisiyya
et leurs conséquences, c’est-a-dire la fagon méme dont I’action coloniale transforme 1’histoire
de son objet.

Dans I'image commune, la confrérie, née en 1837, apparait comme I’exemple méme d’une
résistance active 4 la domination coloniale. L'un de ses ennemis perpétuels qui hantent la
conscience des conquérants européens du monde musulman. On savait combien, en Algérie
et au Caucase, les confréries avaient été le fer de lance de la résistance aux conquérants. Ces
soci€tés secrétes, avec leurs chefs d’orchestre clandestins, se prétent admirablement au mythe
de la conspiration occulte, si cher aux xi1x® et xx° siécles. Pourtant, si la sanitsiyya, quant a
elle, est découverte vers 1855 par Léon Roches, on ne lui attribue pas d’abord cette valeur.
Cest a partir de 1880 que se constitue la «légende noire » que forge une administration
coloniale en quéte d’ennemis.

L’auteur nous décrit donc longuement comment se construit, rapports aprés rapports,
textes aprés textes, cette vision d’une puissance maléfique. Il en identifie les responsables et
nous décrit les enjeux de pouvoir a Pintérieur du systéme colonial dans ses échelons les moins
élevés. 11 montre combien savoir, pouvoir et ambition contribuent a la genése du mythe : il
détermine la matrice idéologique, la conjoncture propice et les agents transmetteurs. On peut
parfois trouver que la démonstration est trop longue, mais elle s’impose 4 la fois par le sujet
et par le modéle qu’elle constitue pour des recherches ultérieures de méme nature. A une facile
critique du discours profondément anhistorique, J.-L. Triaud a substitué les rigueurs de la méthode

BCAI 14 (1998) K.S. Vikegr: Sufi and Scholar on the Desert Edge. Muhammad b. ‘All al-Sanusi and his Brotherhood, recensé par J.-L. Triaud
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



