86 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne° 14

de la divinité. 1l le trouve chez un autre pir ou chez le saint. Quant aux murids, ils sont
pleinement conscients que leur pir est une manifestation du Dieu acteur social. La relation
piri-muridi se répartit en cinq stades : choix du pir, bay'a, apprentissage de 1’obéissance pour
se perfectionner — stade auquel s’arréte le plus grand nombre —, vie commune avec le pir,
union avec le pir et par conséquent avec Dieu. L’A. n’a rencontré qu’un murid ayant atteint
le stade final.

Si ce livre comble une lacune importante — le dargah de Nizam al-Din Awliyya est en
effet le plus important de Delhi, et le second de 1’Inde aprés celui d’Ajmer —, il permet aussi
de mesurer le chemin a parcourir pour mieux faire connaitre ce culte des saints du sous-
continent indo-pakistanais. Il faut remarquer i ce sujet qu’aucun dargah important sur le
territoire pakistanais n’a encore fait 1’objet d’un tel travail. Ce type d’étude raméne inéluc-
tablement a la question de la confrontation entre 1’islam et I’hindouisme, question restée trop
occultée par D. Pinto. Mais plutét que de chercher & savoir qui a influencé qui, plutét que
de se lancer dans une quéte des origines ou de la pureté initiale, ne serait-il pas plus fructueux
de chercher a comprendre comment cet islam de l'intercession a permis de développer une
culture commune aux Musulmans et aux Hindous, qui est encore opérationnelle non seulement
en Inde mais aussi au Pakistan? Enfin, il est regrettable que 1’auteur n’ait pas cru nécessaire
de donner une perspective historique a son travail, ni une approche plus sociologique en ce
qui concerne aussi bien les pirs que les murids.

Michel BolviN
(CNRS, Paris)

Sarah F.D. ANSsARL, Sufi Saints and State Power. The Pirs of Sind, 1843-1947.
Vanguards Books, Karachi, 1992. 14 X 22 cm, 176 p. [glossaire (4 p.), biblio-
graphie (10 p.), index (6 p.)], cartes et photographies noir et blanc dans le texte.

Tous les ouvrages de vulgarisation sur I’histoire du Sind ou sur la littérature sindie présentent
cette province comme la terre par excellence des soufis : le Sind, est-il écrit, c’est.le pays des
pirs et des mirs. Malgré cela, il reste difficile de trouver des ouvrages scientifiques sur la
question. La plus grande partie des ouvrages qui traitent du soufisme dans le Sind est caractérisée
par une forte inclination hagiographique, consciente ou non 2. L’ouvrage de Sarah Ansari est

20. Un seul ouvrage, maintenant ancien, fait rature soufie du Sind comme par exemple
exception, celui de P. Mayne, Saints of Sind, Pain and Grace: A Study of two Mystical
John Murray, London, 1956. Il faut néanmoins Writers of Eighteenth Century Muslim India,
mentionner les contributions d’Annemarie Leiden, 1976.

Schimmel, spécialisée dans 1’étude de la litté-

BCAI 14 (1998) S.F.D. Ansari: Sufi Saints and State Power. The Pirs of Sind, 1843-1947, recensé par M. Boivin
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1997 I1. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 87

par conséquent bienvenu. Comme l’indique le titre, son objectif est d’analyser les relations
entretenues par les pirs du Sind avec le pouvoir britannique entre 1843, date de ’annexion de
la province par le général Napier, et I'indépendance du Pakistan en 1947. Sans doute publié
en premier lieu par Cambridge University Press, I’ouvrage a conservé un bon appareil critique :
notes infrapaginales abondantes et mesurées, glossaire, bibliographie et index détaillé. La
bibliographie se compose de plusieurs parties : sources manuscrites, archives gouvernementales
non publiées, publications officielles, interviews (29), journaux et périodiques, sources secondaires.
Celles-ci se subdivisent par langues : ourdou, sindi, persan (1) et anglais. L’auteur s’est rendue
dans les principaux centres de documentation mais c’est & Jamshoro, ol se trouve I'université
du Sind, et plus particuliérement & D’Institute of Sindhology, qu’elle a collecté la plus grande
partie de ses sources.

Qu’on ne s’attende pas cependant & trouver dans ’ouvrage de Sarah Ansari une mono-
graphie sur le soufisme du Sind ou méme sur une communauté locale : son intérét est ailleurs.
Elle entend étudier comment le pouvoir britannique du Sind a pu se maintenir, voire se renforcer,
grice a I’appui des élites religieuses locales. Cette étude concerne par conséquent, au premier
chef, ce que les Anglo-Saxons ont dénommé «impérialisme périphérique ». Mais dans cette
problématique, les réactions des élites musulmanes ont été délaissées, et lorsque de telles études
ont été entreprises, elles portaient sur les oulémas des régions centrales de I’Inde. Sarah Ansari
propose d’étudier comment les Britanniques se sont appuyés sur les élites religieuses d’une
province excentrée, le Sind. II est en effet incontestable qu’a coté des chefs tribaux (sardars)
et de I’aristocratie terrienne (waderos), les pirs et les sajjada nashins constituaient un élément
important dans cette province marginale.

Le plan chronologique commence par une bréve récapitulation historique dans laquelle
lauteur essaye de répondre a la question suivante : comment peut-on expliquer l’intense
dévotion dont les pirs ont été ’objet dans I’histoire du Sind? D’aprés ’auteur, sans doute
faut-il y voir une empreinte laissée par l'ismaélisme dont le culte des individus sanctifiés
constituerait une marque spécifique. Ceci dit, il semble pourtant que le culte des saints ne soit
pas réduit au Sind — n’était-il pas aussi caractéristique d’une autre extrémité du monde
musulman, le Maghreb? — et par ailleurs, en contexte indien, il est difficile de ne pas
mentionner plusicurs mouvements hindous du Moyen Age, comme les sants et la bhakti. Enfin,
c’est masquer une des spécificités de D’islam populaire sud-asiatique, & savoir que le culte des
saints est partagé par Hindous et Musulmans. C’est encore le cas dans le Sind, que ce soit
pour le saint soufi Lal Shahbaz Qalandar & Schwan Sharif, ou le saint ismaélien Pir Téj al-Din
a Tando Bagro.

Lorsque les Britanniques prirent possession du Sind, qui fut rapidement incorporé a la
présidence de Bombay, ils mirent en place un systéme de contréle sur les jagirdars, catégorie
dans laquelle Napier situait les pirs, & partir du moment ol ils possédaient des biens, y
compris si ceux-ci étaient de ’ordre des waqfs (appelés khairat dans le Sind). En 1844, Napier
déclara que chaque jagirdar qui viendrait faire sa soumission recevrait en échange la confir-
mation de sa propriété fonciére 3 perpétuité, ce qui signifiait ni plus ni moins que I’hérédité
des jagirs était officiellement instaurée. En contrepartie, aucun jagir ne pouvait étre officiellement

BCAI 14 (1998) S.F.D. Ansari: Sufi Saints and State Power. The Pirs of Sind, 1843-1947, recensé par M. Boivin

© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

88 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 14

reconnu sans la sanction du gouvernement, et tout jdgirddr qui ne parvenait pas a obtenir
cette reconnaissance se voyait confisquer ses terres. Par ailleurs, Napier mit en ceuvre un pater-
nalisme hiérarchisé basé sur la distribution des honneurs : quiconque prétait assistance se voyait
récompensé par des certificats écrits avec des lettres d’or, des robes d’honneur, fusils et épées
gravés, etc. Dans 1’ensemble, les pirs firent un accueil enthousiaste i ce systéme.

Mais il ne permit pas cependant de prévenir une crise survenue dans les années 1890.
En effet, de mauvaises récoltes consécutives déclenchérent une révolte chez les murids du Pir
Pagaro, connus sous le nom de Hurs. Les rebelles s’en prirent indifféremment aux Hindous,
aux zamindars, allant jusqu’a tuer des policiers. Mais le pir pagaro de ce temps, Pir ‘Ali Gohar II,
se désolidarisa de ces hors-la-loi et, en 1900, les Hurs furent classés parmi les « tribus
criminelles ». Un autre défi important pour le pouvoir britannique résulta de 1’adhésion de
nombreux pirs au mouvement pour le califat (1919-1924). Le systéme de contrdle, qui savait
a merveille tirer partie des rivalités personnelles, s’avéra cependant efficace, bien que les pirs
aient eux-mémes témoigné d’une grande capacité a s’adapter a la nouvelle situation politique.
Par la suite, les pirs jouérent un rdle de premier plan dans 1’adhésion de la province au
mouvement pour le Pakistan. Mais en 1937, dans le contexte de ’indépendance qui apparaissait
plus inéluctable chaque jour, un pir, & nouveau un Pir Pagaro?!, déclencha une révolte qui
devait se solder en 1943 par sa pendaison. Pour la premiére fois, le systéme de contréle
mis en place par les Britanniques avait été déjoué puisque le pir n’avait pas fait euvre, comme
lors des épisodes précédents, de modération.

L’analyse de Sarah Ansari s’appuie presque exclusivement sur la relation entre les
Britanniques et les Pirs Pagaro. La question est de savoir dans quelle mesure ceux-ci sont
représentatifs : qu’on en juge. Les Hurs vont jusqu’a leur attribuer un statut quasi divin. Les
Pirs Pagaro ont parfois été comparés aux Aga Khans. Pir Sibghatullah Shah II, qui devint
pir en 1921, montra trés vite son indépendance vis-a-vis des Britanniques, tant et si bien
qu’il fut traduit en justice dés 1930 (le pir fut défendu par Muhammad ‘Ali Jinnah). Lorsqu’il
fut libéré en 1936, une prophétie circulait parmi les Hurs : Pir Pagaro était destiné & devenir
le souverain du Sind. Critiqué par les oulémas alors qu’il était en prison, le pir décida d’inter-
dire & quiconque de pénétrer dans une mosquée sans sa permission et d’excommunier ceux
de ses disciples qui priaient avec les autres Musulmans. Puis, dés 1937, il se comporta en
souverain indépendant : il levait des impdts, rendait la justice et imposait des sanctions
(bastonnade, rasage de la barbe, amendes). Surtout, les Britanniques apprirent que 6 000
ghazis lui avaient juré fidélité, en échange de quoi il leur avait assuré que les portes du Paradis
étaient ouvertes pour eux. Sur le plan politique, il se rapprocha du Congrés. Les Hindous
¢taient traités avec déférence, et il n’hésita pas a proclamer qu’Allah était identique a
Parmatma. Pir Sibghatullah Shah II condamnait les mouvements communalistes, la Hindu
Sabbha comme la Ligue musulmane.

21. Pir Paggaro est un titre et non pas un nom patronymique, porté en premier lieu par Pir

Muhammad Rashid (m. 1818).

BCAI 14 (1998) S.F.D. Ansari: Sufi Saints and State Power. The Pirs of Sind, 1843-1947, recensé par M. Boivin
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1997 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 89

Le livre proposé par Sarah Ansari est certes convaincant dans la mesure ol elle atteint
I’objectif qu’elle s’était assigné, & savoir révéler un aspect encore méconnu de I'histoire de
PInde britannique. En réalité, les Britanniques purent le plus souvent compter sur la colla-
boration des pirs, et les deux révoltes des Hurs furent les seuls accrocs & cette politique loyaliste
qui dura plus d’un siécle. On peut néanmoins regretter qu’elle n’ait pas développé davantage
la dimension religieuse et culturelle du mouvement : on ne trouve rien sur le rituel ni sur
les pratiques des disciples du pir. Quelle était leur conception de I'islam? Par ailleurs, on ne
sait rien non plus des origines des Pirs Pagaro, ni méme a quelle fariga ils se rattachent *2
Mais surtout, n’aurait-il pas fallu enraciner davantage I’analyse dans I’histoire religieuse du
Sind? Pourquoi les Hurs ont-ils adopté cette idéologic de type millénariste alors que I’indé-
pendance de I'Inde apparaissait inéluctable? C’est a ce type de questions que Denis Vidal
répond pour I’étude, a la méme période, d’une région proche du Sind, le Rajasthan 23, La encore,
il faut considérer I’ouvrage de Sarah Ansari comme le point de départ de recherches ultérieures,
qui ne devront pas s’arréter a la date fatidique de 1947. On sait que les pirs pakistanais ont été
courtisés par tous les dirigeants du pays, y compris par le socialiste Zulfigair ‘Ali Bhutto.
Récemment encore, le client d’un Pir Pagaro joua un rdle de premier plan au Pakistan : il
s’agit de Muhammad Khan Junejo, qui fut premier ministre sous Zia al-Haq, de janvier 1986
a mai 1988.

Michel Borvin
(CNRS, Paris)

Knut S. VIKer, Sufi and Scholar on the Desert Edge. Muhammad b. “Ali al-Saniisi
and his Brotherhood. Londres, Hurst, 1995. 310 p. (index).

Victime d’une légende noire durable, qui se développa en France dans les années 1880,
la Sanisiyya, identifi¢e a une société secréte saharienne anti-européenne, n’est devenue un
véritable objet d’étude scientifique qu’aprés la seconde guerre mondiale avec ’ouvrage de
I’anthropologue britannique Evans-Pritchard, The Sanusi of Cyrenaica, (1949, rééd. 1954).
Confrérie 4 D'origine réformiste et piétiste, devenue, sous le coup des attaques frangaise et
italienne, le noyau d’une résistance armée et la base d’un pouvoir politico-militaire, puis, sous
la protection britannique, du premier Etat indépendant libyen (1950), la Saniisiyya, accusée
enfin de collusion avec les impérialismes occidentaux, a connu une seconde « traversée du
désert » avec l’interdiction d’histoire dont le régime du colonel Gadhdhafi I’a frappée aprés

22. Ceci est d’autant plus inattendu que 1’auteur 23. Denis Vidal, Violences et vérités : un royaume
présente deux cartes du Sind sur la localisation du Rajasthan face a la colonisation britannique,
des mausolées suhrawardi (carte 2, p. 18), qadiri EHESS, Paris, 1995.

et nagshbandi (carte 3, p. 21).

BCAI 14 (1998) S.F.D. Ansari: Sufi Saints and State Power. The Pirs of Sind, 1843-1947, recensé par M. Boivin
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



