84 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 14

et est loin d’étre une pratique générale, p. 244), et de connaissance de la doctrine (al-Gili
n’est pas le premier maitre & avoir explicité la doctrine de la hagiga mubammadiyya, qu’il faudrait
d’ailleurs traduire par Muhammadan Reality, et non par Muhammadan Truth, p. 130). Quelques
fautes peuvent &tre relevées ici ou 1a : le cheikh Ahmad al-‘Alawi n’est pas marocain mais
algérien, p. 170; en grammaire, on parle de mubtada’, et non de mubtadi ', p. 220...

Toute étude de terrain demande a étre actualisée; or il se trouve que je vois réguliérement
les représentants de la “ASira Muhammadiyya lors de mes missions au Caire : le successeur
pressenti du cheikh Zaki n’est plus celui qu’évoquait I’A.; la revue de I’ordre, intitulée al-Muslim,
parait a nouveau depuis 1995; le projet d’une Ligue soufie a du mal 3 se concrétiser. Quant
au cheikh Zaki, il est maintenant trés Agé mais continue, dans plusicurs livres récents, de
proner un islam ouvert et intégrant les différents courants qui le composent.

On peut s’interroger sur la valeur initiatique d’un soufisme militant, sans toutefois
perdre de vue que I'islam spirituel est quotidiennement confronté a des défis qui ont notam-
ment pour noms wahhabisme et islamisme.

Eric GEOFFROY
(Université Strasbourg I1)

Desiderio PINTO, Piri-Muridi Relationship: A Study of the Nizamuddin Dargah. Manohar,
New Delhi, 1995. 21,5 x 13,5 cm, 346 p. [bibliographie (6 p.), index (4 p)l.

Le livre du pére jésuite Desidario Pinto constitue une nouvelle contribution importante
a ’étude du soufisme populaire dans le sous-continent indien. En effet, apres la monographie
de P.M. Currie sur le culte de Mu‘in al-Din Chishti & Ajmer (Rajasthan) '8, ’auteur comble
une autre lacune en proposant une étude du plus important dargah de Delhi, celui de Nizam
al-Din Awliyya. Le titre indique clairement la problématique centrale du livre : la relation
entre pir et murid. Celle-ci n’est certes pas nouvelle, et c’est pourquoi l'auteur commence,
dans une longue introduction de 30 pages, a faire le point sur la question 1. Par la suite,
le livre se divise en deux sections. La premiére est consacrée a Dieu, I’homme et [’univers
dans la théologie soufie (p. 29-132). La deuxiéme section (p. 133-299) constitue le cceur de

18. P.M. Currie, The Shrine and Cult of Mu'in (ed.), Muslim Shrines in India: Their Character,
al-Din Chishti of Ajmer, Oxford University Press, History and Significance, Oxford University Press,
Delhi, 1992 (1989), cf. Bulletin critique n° 11, Delhi, 1992 (1989), pp. 124-144. D. Pinto était
1994, p. 96. ’auteur d’une contribution dans ce méme volume,
19. Voir par exemple, B.N. Nanda et M. Talib, « The Mystery of the Nizamuddin Dargah: The
*“ Soul of the Soulless: An Analysis of Pir-Murid Accounts of Pilgrims, op. cit., pp. 112-124.
Relationship in Sufi Discourse *> in C.W. Troll

BCAI 14 (1998) D. Pinto: Piri-Muridi Relationship. A Study of the Nizamuddin Dargah, recensé par M. Boivin )
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1997 11. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 85

I’ouvrage puisqu’elle s’intéresse aux différents aspects de la relation pir et murid au dargah de
Nizam al-Din Awliyya.

L’auteur explique que la premiére partie est une présentation de la base théorique et
méthodologique pour expliquer sociologiquement la relation piri-muridi. Par ailleurs, au cours
de son enquéte, les intéressés faisaient référence a Ibn ‘Arabi, Rimi et dans une moindre
mesure & Hujwiri. C’est pourquoi 'auteur commence par présenter la vision akbarienne de
Dieu, de I’homme et de I'univers, tout en alternant avec des témoignages qu’il a recueillis.
La premicre section se divise en quatre parties. La premiére partie étudie la question des
Noms Divins, puis la deuxiéme et la troisiéme parties s’intéressent 4 Dieu et 4 I’homme comme
acteurs sociaux, enfin, la derniére analyse sur le plan théorique la relation piri-muridi. Aprés
avoir briévement exposé le point de vue d’Ibn ‘Arabi, I’A. analyse le pouvoir donné au nom,
aux noms divins certes, mais aussi aux noms de personnes : le choix du nom est par conséquent
I’'une des tiches essentielles du pir, convaincus que sont les disciples que ce nom possédera
une puissance qui ne pourra qu’influencer le récipiendaire. Le nom apparait en derniére analyse
comme le canal ultime par lequel le pir transmet son pouvoir, sa baraka. Pour cela, il peut
recourir a divers intervenants, y compris les objets. Une pratique courante est I’invocation des
esprits, anges, djinns et autres devas (divinités hindoues). Malgré la confusion qui les caractérise,
I’A. est convaincu par ses interlocuteurs que ces intercesseurs ne sont que des personnifications
des noms divins. Ces esprits sont en réalité les principaux adjuvants du pir, qui utilise aussi
des amulettes. Un pir soutient a ’auteur que les noms des devas sont aussi des noms divins
qui sont mentionnés dans le Coran, mais qu’il ne peut lui dire ol ils se trouvent car il n’est pas
un murid (p. 61). Cette conception présuppose que Dieu est congu a la fois comme Dieu,
inapprochable et inconnaissable, et comme un acteur social qui, en tant que tel, peut étre
connu et observé en tous les existants. D’autre part, I’lhomme peut atteindre la perfection en
abandonnant toute volonté personnelle : ce stade est représenté traditionnellement comme celui
de 'Homme Parfait, ou Homme Universel, Réalit¢ Muhammadienne, Microcosme, Allah.
Il est conscient & chaque instant de ce qu’il regoit de Dieu mais sans étre pour autant dispensé
de suivre la shari‘a. La relation piri-muridi est une forme institutionnalisée de socialisation
qui permet au murid d’abandonner son propre soi, pour acquérir la conscience de manifester
Dieu & chaque instant et a chacun. Il obtient ce résultat par la soumission totale au pir  travers
une union qui symbolise 'union avec Dieu.

La deuxiéme section se divise en trois parties : le pir, le murid, la relation pir-murid. En
quoi consiste ce que l'auteur qualifie de systéme piri-muridi? C’est une relation qui s’appuie
sur la soumission totale du murid, et qui est basée sur un ensemble de rites et de pratiques :
la bay‘a, I’adab, les exercices purificatoires, le dhikr et la méditation. L’étude du pir se base
sur les éléments suivants : définition, caractéristiques, devoirs, comportement autorisé, pouvoir,
conception de soi, types de pirs. En définitive, le pir apparait comme le lieu dans lequel Dieu
se manifeste, dans la mesure out le murid est concerné. Le pir est tout a fait conscient de devoir
manifester les propriétés des noms divins et, s’il s’agit des noms divins du courroux, il doit
aider le murid 3 comprendre comment cette manifestation particuliére conduit au pardon. Il
est aussi conscient d’étre lui-méme un pécheur et a besoin pour cela d’un lieu de manifestation

BCAI 14 (1998) D. Pinto: Piri-Muridi Relationship. A Study of the Nizamuddin Dargah, recensé par M. Boivin
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

86 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne° 14

de la divinité. 1l le trouve chez un autre pir ou chez le saint. Quant aux murids, ils sont
pleinement conscients que leur pir est une manifestation du Dieu acteur social. La relation
piri-muridi se répartit en cinq stades : choix du pir, bay'a, apprentissage de 1’obéissance pour
se perfectionner — stade auquel s’arréte le plus grand nombre —, vie commune avec le pir,
union avec le pir et par conséquent avec Dieu. L’A. n’a rencontré qu’un murid ayant atteint
le stade final.

Si ce livre comble une lacune importante — le dargah de Nizam al-Din Awliyya est en
effet le plus important de Delhi, et le second de 1’Inde aprés celui d’Ajmer —, il permet aussi
de mesurer le chemin a parcourir pour mieux faire connaitre ce culte des saints du sous-
continent indo-pakistanais. Il faut remarquer i ce sujet qu’aucun dargah important sur le
territoire pakistanais n’a encore fait 1’objet d’un tel travail. Ce type d’étude raméne inéluc-
tablement a la question de la confrontation entre 1’islam et I’hindouisme, question restée trop
occultée par D. Pinto. Mais plutét que de chercher & savoir qui a influencé qui, plutét que
de se lancer dans une quéte des origines ou de la pureté initiale, ne serait-il pas plus fructueux
de chercher a comprendre comment cet islam de l'intercession a permis de développer une
culture commune aux Musulmans et aux Hindous, qui est encore opérationnelle non seulement
en Inde mais aussi au Pakistan? Enfin, il est regrettable que 1’auteur n’ait pas cru nécessaire
de donner une perspective historique a son travail, ni une approche plus sociologique en ce
qui concerne aussi bien les pirs que les murids.

Michel BolviN
(CNRS, Paris)

Sarah F.D. ANSsARL, Sufi Saints and State Power. The Pirs of Sind, 1843-1947.
Vanguards Books, Karachi, 1992. 14 X 22 cm, 176 p. [glossaire (4 p.), biblio-
graphie (10 p.), index (6 p.)], cartes et photographies noir et blanc dans le texte.

Tous les ouvrages de vulgarisation sur I’histoire du Sind ou sur la littérature sindie présentent
cette province comme la terre par excellence des soufis : le Sind, est-il écrit, c’est.le pays des
pirs et des mirs. Malgré cela, il reste difficile de trouver des ouvrages scientifiques sur la
question. La plus grande partie des ouvrages qui traitent du soufisme dans le Sind est caractérisée
par une forte inclination hagiographique, consciente ou non 2. L’ouvrage de Sarah Ansari est

20. Un seul ouvrage, maintenant ancien, fait rature soufie du Sind comme par exemple
exception, celui de P. Mayne, Saints of Sind, Pain and Grace: A Study of two Mystical
John Murray, London, 1956. Il faut néanmoins Writers of Eighteenth Century Muslim India,
mentionner les contributions d’Annemarie Leiden, 1976.

Schimmel, spécialisée dans 1’étude de la litté-

BCAI 14 (1998) D. Pinto: Piri-Muridi Relationship. A Study of the Nizamuddin Dargah, recensé par M. Boivin
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



