82 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 14

enquétes anthropologiques semble le confirmer, une loi du genre aux Etats-Unis? Ou est-ce
la rangon inévitable d’une expérience de terrain en Haute-Egypte, menée de l'intérieur? Sans
doute ’ouvrage aurait-il gagné a plus de discrétion.

L’ensemble du livre est, pourtant, autant qu’une enquéte, un beau témoignage de patience
et d’approfondissement rigoureux, invitant a redécouvrir la tradition mystique soufie & une
lumiére contemporaine.

Catherine MAYEUR-JAOUEN
(Université Paris 1V)

Julian JOHANSEN, Sufism and Islamic Reform in Egypt — The Battle for Islamic Tradition.
Clarendon Press, Oxford, 1996. 13,5 x 21,5 cm, 323 p.

Cet ouvrage est le fruit d’une thése soutenue en 1991. On notera d’emblée que le titre
et le sous-titre sont trop imprécis par rapport au contenu du livre. Il s’agit en effet d’une
enquéte de terrain effectuée durant deux ans (1988-1990) auprés de la “ASira-Tariga
Muhammadiyya, une des nombreuses branches Sadilies représentées au Caire. L’A. voit dans
cet ordre soufi (la ‘ASira représentant la facade culturelle, associative de la tariga) le lieu ou
se cristallise la relation entre soufisme et réformisme musulman dans I’Egypte actuelle. Or,
pour répondre aux attentes du titre, I’A. aurait di élargir ses investigations a d’autres ordres
cairotes; ainsi la ‘Azamiyya, elle aussi branche de la Sadilivya, présente-t-elle également un
projet de réforme tant du soufisme que de la société musulmane. Un regard plus synthétique
aurait certainement permis & I’A. de moins s’attarder sur certains points sortant de son propos
(cf. par ex. les développements sur les miracles, p. 45-49, les longues citations de Gazali,
p. 77-82, ou encore le chapitre x intitulé « ¢ Conversion ’, Initiation and Succession »).

Dans le premier chapitre, I’A. fournit un apergu historique de la « pensée réformiste »
en Egypte en remontant au mouvement de 1’islah : il s’arréte, notamment sur al-Afgani et
M. ‘Abdub. L’attachement de ce dernier a4 la mystique commence, par divers travaux récents,
4 &tre reconnu. Pour le reste, hormis le chapitre vir qui introduit d’autres protagonistes, le
livre expose les positions du cheikh de la Muhammadiyya, Muhammad Zaki Ibrahim. Depuis
des décennies, celui-ci tente d’effacer la fracture qui est apparue entre les soufis et ceux qui
se réclament des salaf : 4 ses yeux, l'islam est a la fois spirituel et salafi, si I’on donne a ce
terme le sens d’un retour aux valeurs originelles de la religion. La seule fagon de réaliser 1’unité
des musulmans — théme réformiste s’il en est — consiste donc a spiritualiser un islam nourri
de la Sunna; d’ou la tentative, par le cheikh Zaki, de créer une Ligue soufie a I’échelle
mondiale.

Dans son désir de concilier soufisme et réformisme (qui se traduit par un dialogue
imaginé entre le maitre ¥adili Ibn ‘Ata> Allah et Ibn Taymiyya, p. 103-114), le cheikh Zaki
s’est heurté a4 un double mur, celui de 1’organe officiel des confréries soufies d’une part, et celui

BCAI 14 (1998) J. Johansen: Sufism and Islamic Reform in Egypt, recensé par E. Geoffroy
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1997 I1. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 83

des « pétro-barbus » (p. 107) d’autre part, c’est-a-dire des ulémas achetés par les Wahhabites.
Sur ce point, ’A. manque de profondeur historique dans son analyse des rapports entre les
deux courants; cela fait longtemps que les maitres du tasawwuf doivent faire face a deux fronts :
le soufisme déviant ou pas assez exigeant de certains fugard’, et le littéralisme des fugahd’
(voir, par ex., notre Soufisme en Egypte et en Syrie, IFEAD, Damas, 1995, p. 401-402). De
méme, on peut regretter que I’A. n’ait pas une connaissance directe des textes fondamentaux
de la Sadiliyya, ce qui ’améne A citer ceux-ci & partir de sources ou d’études tardives. Si cela
avait été le cas, il aurait per¢u que le cheikh Zaki s’inscrit dans une attitude, trés commune
chez les 3adilis, de défense du fasawwuf, assortie d’un souci d’épuration de sa pratique. C’est
ainsi que le cheikh condamne les grands rassemblements occasionnés par les mawlid des
saints, le port de banniéres et autres emblémes confrériques, la pratique du sama® (audition
collective de poémes et de musique) : tous ces griefs sont déja énoncés par les maitres $adilis
anciens.

L’A. ne reléve pas que le cheikh Zaki, voulant donner du soufisme une image acceptable
par tous, en arrive a vider celui-ci d’une bonne partie de son contenu doctrinal. Ainsi,
accorder quelque crédit a la « Réalité muhammadienne » (al-hagiga al-muhammadiyya) équivaut,
selon lui, 4 assimiler Muhammad 3 Dieu (p. 131); de méme rel¢gue-t-il la doctrine de I’unicité
de I’Etre (wahdat al-wigiad) dans le rebut du hulil (incarnationnisme) et de 1ittihad (unité de
substance entre Dieu et ’homme; voir p. 127), ces derniéres contrevenant totalement au dogme
de I'islam. 1l rejoint par 1a maints exotéristes qui, dans leur vindicte contre les soufis, se sont
acharnés a pratiquer 1’amalgame entre ces doctrines. Sous cet angle, le cheikh de la
Muhammadiyya est sorti du sillage $adili : les maitres $adilis n’ont jamais jeté ’enseignement
d’Ibn ‘Arabi par-dessus bord pour sauver le navire du soufisme, car une telle manceuvre
aurait ét¢ dénuée de tout fondement.

A Dlinstar d’Ibn Taymiyya, le cheikh Zaki adhére a la doctrine de l'unicité de la
contemplation (wahdat al-suhid), qu’il oppose délibérément a la wahdat al-wugid. Or les Sadilis
ont toujours présenté, avec une grande finesse, la premiére et la seconde comme deux aspects
complémentaires d’une méme expérience. Au demeurant, a 1’époque médiévale, on pouvait
se placer sous la banniére d’Ibn Taymiyya tout en étant imprégné de l’enseignement d’Ibn
‘Arabi (cf. notre article « Le traité de soufisme d’un disciple d’Ibn Taymiyya : Ahmad ‘Imad
al-Din al-Wasiti (m. 711/1311) », Studia Islamica, n° 82, 1995, p. 83-101). Si les termes du débat
entre soufisme et réformisme témoignent d’une grande permanence entre les époques médiévale
et contemporaine (intercession du Prophéte, visite aux sanctuaires des saints, wahdat al-wugid...),
les modernes — soufis ou non — ont certainement moins le sens des nuances doctrinales que
les anciens.

Le mérite du livre de Johansen est de plaider en faveur d’une vision moins binaire, moins
simpliste, des courants qui traversent I’islam. Son étude de terrain est trés documentée, mais
peut-&tre trop descriptive : il ne prend pas assez de recul par rapport au discours du cheikh
Zaki. On regrettera encore une fois le manque d’ancrage historique (I’A. semble ignorer la
polémique soulevée par Ibn Taymiyya contre les Sadilis a propos de la ‘isma, p. 102; la trans-
mission héréditaire de la fonction de cheikh n’est survenue que tardivement dans le soufisme,

BCAI 14 (1998) J. Johansen: Sufism and Islamic Reform in Egypt, recensé par E. Geoffroy
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

84 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 14

et est loin d’étre une pratique générale, p. 244), et de connaissance de la doctrine (al-Gili
n’est pas le premier maitre & avoir explicité la doctrine de la hagiga mubammadiyya, qu’il faudrait
d’ailleurs traduire par Muhammadan Reality, et non par Muhammadan Truth, p. 130). Quelques
fautes peuvent &tre relevées ici ou 1a : le cheikh Ahmad al-‘Alawi n’est pas marocain mais
algérien, p. 170; en grammaire, on parle de mubtada’, et non de mubtadi ', p. 220...

Toute étude de terrain demande a étre actualisée; or il se trouve que je vois réguliérement
les représentants de la “ASira Muhammadiyya lors de mes missions au Caire : le successeur
pressenti du cheikh Zaki n’est plus celui qu’évoquait I’A.; la revue de I’ordre, intitulée al-Muslim,
parait a nouveau depuis 1995; le projet d’une Ligue soufie a du mal 3 se concrétiser. Quant
au cheikh Zaki, il est maintenant trés Agé mais continue, dans plusicurs livres récents, de
proner un islam ouvert et intégrant les différents courants qui le composent.

On peut s’interroger sur la valeur initiatique d’un soufisme militant, sans toutefois
perdre de vue que I'islam spirituel est quotidiennement confronté a des défis qui ont notam-
ment pour noms wahhabisme et islamisme.

Eric GEOFFROY
(Université Strasbourg I1)

Desiderio PINTO, Piri-Muridi Relationship: A Study of the Nizamuddin Dargah. Manohar,
New Delhi, 1995. 21,5 x 13,5 cm, 346 p. [bibliographie (6 p.), index (4 p)l.

Le livre du pére jésuite Desidario Pinto constitue une nouvelle contribution importante
a ’étude du soufisme populaire dans le sous-continent indien. En effet, apres la monographie
de P.M. Currie sur le culte de Mu‘in al-Din Chishti & Ajmer (Rajasthan) '8, ’auteur comble
une autre lacune en proposant une étude du plus important dargah de Delhi, celui de Nizam
al-Din Awliyya. Le titre indique clairement la problématique centrale du livre : la relation
entre pir et murid. Celle-ci n’est certes pas nouvelle, et c’est pourquoi l'auteur commence,
dans une longue introduction de 30 pages, a faire le point sur la question 1. Par la suite,
le livre se divise en deux sections. La premiére est consacrée a Dieu, I’homme et [’univers
dans la théologie soufie (p. 29-132). La deuxiéme section (p. 133-299) constitue le cceur de

18. P.M. Currie, The Shrine and Cult of Mu'in (ed.), Muslim Shrines in India: Their Character,
al-Din Chishti of Ajmer, Oxford University Press, History and Significance, Oxford University Press,
Delhi, 1992 (1989), cf. Bulletin critique n° 11, Delhi, 1992 (1989), pp. 124-144. D. Pinto était
1994, p. 96. ’auteur d’une contribution dans ce méme volume,
19. Voir par exemple, B.N. Nanda et M. Talib, « The Mystery of the Nizamuddin Dargah: The
*“ Soul of the Soulless: An Analysis of Pir-Murid Accounts of Pilgrims, op. cit., pp. 112-124.
Relationship in Sufi Discourse *> in C.W. Troll

BCAI 14 (1998) J. Johansen: Sufism and Islamic Reform in Egypt, recensé par E. Geoffroy )
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



