1997 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 79

Le soufisme est souvent encouragé par les sultans et les émirs mamelouks, puis ottomans,
qui deviennent souvent les disciples de tel ou tel maitre spirituel et qui peuvent fonder des
hangah, lieux officiels de soufisme que ’auteur distingue de la zawiya, établie & I'initiative d’un
cheikh.

Denise AIGLE
(EPHE, Paris)

Valerie J. HOFFMAN, Sufism, Mystics and Saints in Modern Egypt. University of South
Carolina Press, 1995. 461 p.

Valerie J. Hoffmann livre avec Sufism, Mystics and Saints in Modern Egypt une somme
sur le soufisme dans I’Egypte contemporaine. Elle se montre 4 la fois anthropologue, historienne
et islamologue dans ce travail exigeant qui va sans cesse du texte au terrain, et de la référence
classique au cheikh contemporain. Devenant de 1987 a 1989 la « quasi-disciple » (selon ses
propres termes) d’un cheikh $adili, le cheikh ‘Izz al-‘Arab al-Hawari, elle s’est attachée a
retrouver ce que signifiait le soufisme aujourd’hui en Egypte, et notamment ses aspects mystiques
dont elle 1estitue I'importance centrale dans I’expérience soufie. C’est dire la nouveauté de ce
travail par rappoit aux analyses plus politologiques ou sociologiques de M. Gilsenan,
F. De Jong ou de P.J. Luizard. Une douzaine de chapitres présentent les facettes du soufisme
égyptien contemporain, constituant une série d’exposés tres fouillés, toujours clairs et cohérents,
guidés par la recherche des aspects mystiques dans le soufisme actuel.

Valerie J. Hoffmann, consciente des bouleversements du contexte social, montre, dés son
premier chapitre, les défis auxquels le soufisme égyptien a dii faire face : les accusations de
dégénérescence, traditionnelles mais multipliées depuis un siécle a la fois par I’élite sécularisée
et le réformisme musulman; la perte de ’influence politique des confréries soufies; I’inadaptation
des confréries soufies face aux défis du changement social; enfin le contrble étatique croissant
du gouvernement égyptien sur les ordres soufis, par I’intermédiaire du Haut Conseil des confréries
soufies (loi de 1976). Mais I’auteur rappelle aussi que, si les soufis sont maiginalisés, étant en
majorité pauvres, ruraux et provinciaux, « ils ne sont pas marginaux pour la société égyptienne
elle-méme, ils en forment le ceeur ». Quant au réformisme du soufisme égyptien étatisé (I’auteur
donne un plaisant tableau de la revue officieuse Al-Tasawwuf al-islami), ’ensemble du livre ne
cesse de montrer ses lacunes, son caractére partiel, son role de paravent pour nombre d’activités
soufies. La conclusion du livre reprendra cette confrontation entre soufisme et modernité.

Le fil directeur du livre, et sans doute son acquis principal, est de montrer que 1’héritage
classique soufi des vi®-xi® siécles n’est jamais absent des expériences soufies contemporaines,
y compris dans les confréries réputées les plus réformées. Grice aux textes pour certains soufis
(V. Hoffmann donne, par exemple, la liste des ouvrages soufis les plus lus dans I’Egypte contem-
poraine), grice 4 ’enseignement oral pour beaucoup, souvent illettrés, la tradition s’est transmise.

BCAI 14 (1998) V. Hoffmann: Sufism, Mystics and Saints in Modern Egypt - The Battle for Islamic Tradition, recensé par C. Mayeur-Jaouen
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

80 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N© 14

La mystique soufie existe toujours dans I’Egypte actuelle, souvent avec les mémes concepts et
les mémes pratiques que dans 1'islam médiéval : 1’auteur consacre, par exemple, un chapitre
entier a la dévotion envers le Prophéte et sa famille (le chap. 111 reprend un article précédemment
paru, « Devotion to the Prophet and His Family in Egyptian Sufism », I/JMES 24, 1992, p. 615-
637), montrant a quel point la dévotion envers le Prophéte est liée a la doctrine de la lumiére
muhammadienne apparue chez les sunnites avec Sahl al-Tustari, reprise par Ibn ‘Arabi et, a
I’époque contemporaine, par Ahmad Radwan (m. 1967) ou Muhammad ‘Utmin ‘Abduh
(m. 1983). Les chapitres vI et viI sur les fondements et les pratiques de la voie soufie rappelleront
également bien des concepts familiers au spécialiste du soufisme classique : le dikr, ’amour
comme essence du soufisme, le zuhd et le gihad de ’ame, le fana’ en Dieu, le tawhid, la ma'rifa
ou le gadb. L’analyse des concepts fait appel aussi bien a I’entretien oral avec des cheikhs
contemporains (en particulier le cheikh ‘Izz), qu’aux écrits traditionnels (QuSayri ou Gunayd)
ou aux écrits récents (surtout Radwan et Abi 1-*Aza’im).

C’est encore de la lumiére muhammadienne que procédent, en définitive, les saints.
V. Hoffmann en propose plusieurs définitions selon les auteurs classiques (chap. 1v), les
comparant avec celles qu’en donne aujourd’hui la masse qui insiste sur la capacité a faire
des miracles, a dispenser de la baraka et a intercéder. Le saint, aprés sa mort, continue a étre
considéré comme vivant dans sa tombe, non seulement en esprit, mais aussi en corps. Quant
aux miracles, ils ne sont pas ’apanage des magdib-s, mais aussi celui de cheikhs sobres. Les
tombeaux des saints sont considérés comme des espaces sacrés, que Hoffmann compare de
fagon trés intéressante aux mosquées : le sanctuaire a son propre centre spirituel, contrairement
a la mosquée tournée vers un centre extérieur, la Ka'ba. Les pratiques du culte des saints,
étiquette de la ziydra ou mouleds, sont décrites, un peu rapidement mais toujours avec justesse.
Les chapitres 1x et X présentent cinqg modéles de sainteté contemporaine, Ahmad Radwan le
charismatique, Sargawi lintellectuel et réformiste soufi, Abi 1-‘Azm le reclus malamati,
Muhammad ‘Utmén al-Burhani et, cas exceptionnel de sainteté féminine, la hagéa Zakiyya, la
sainte hospitaliére. Sur les deux premiers cas, on trouvera des indications convergentes dans
la thése de Rachida Chih, Soufis et confrérie mystique, soutenue a Aix-en-Provence en 1996
sous la direction de Denis Gril et Robert Ilbert, et qui porte sur la Halwatiyya dans la Haute-
Egypte contemporaine. V. Hoffmann approfondit, dans un chapitre entier, le cas du célébre
cheikh soudanais Mubammad ‘Utman al-Burhani (m. 1983). Sa confrérie, la Burhaniyya, a
joué un role important et controversé dans I’Egypte de ces vingt derniéres années. A propos
de son livre litigieux, Hoffmann montre & quel point ce recueil qui déchaina I'ire des réformistes
soufis n’est qu’une compiiation de textes fondamentaux du soufisme classique (notamment de
citations d’Ibn “Arabi). La encore, la tradition affieure sous les couleurs du scandale et de
I’anathéme : le crime de Burhani aurait été d’avoir révélé publiquement et par écrit ce qui
désormais est davantage enseigné discrétement et par simple transmission orale par les cheikhs.
L’underworld ou la subculture des soufis, comme le dit bien V. Hoffmann, est monté a la
surface.

Face a ces longs développements sur le role essentiel des cheikhs et des saints, les confréries
soufies font 1’objet d’un seul chapitre (chap. V), peut-étre un peu court et trop centré sur les

BCAI 14 (1998) V. Hoffmann: Sufism, Mystics and Saints in Modern Egypt - The Battle for Islamic Tradition, recensé par C. Mayeur-Jaouen
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1997 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 81

confréries halwatiyya et 3adiliyya, au détriment de confréries plus populaires. Pour le disciple,
c’est d’abord la relation au cheikh qui prime. C’est sans doute un autre acquis essentiel du
livre de V. Hoffmann, que de le souligner, relativisant les analyses de De J ong ou de P.J. Luizard,
centrées sur 1’aspect institutionnel des confréries soufies égyptiennes 4 I’époque contemporaine
sous la houlette du Haut Conseil des confréries soufies. L’auteur décrit fort bien comment
émerge le leadership spirituel d’un cheikh, considéré comme le fruit de la Lumiére prophétique
distribuée a ses saints. Le cheikh représente le Prophéte et, d’une certaine fagon, Dieu, méme
si ce n’est pas & dire ouvertement. Le role des visions pour diriger Ies disciples semble essentiel.
Cette prééminence du réle mystique des cheikhs ne signific pas que leur fonction sociale soit
réduite & néant : les cheikhs jouent le réle de médiateurs en Haute-Egypte lors de vendettas,
leurs saha-s (terme utilisé désormais pour zawiya-s) servent de centres d’hospitalité pour les
pauvres. Sur la question des femmes et la sexualité dans la vie et la pensée soufies, le
chapitre vii, reprenant un article de Mystics Quarterly de 1992 (« Mysticism and Sexuality in
Sufi Thought and Life »), étaye également ce réle social du soufisme a propos du mariage,
mais aussi de la signification mystique de I’acte sexuel.

En guise de conclusion, 'auteur esquisse un paralléle entre la religion populaire copte et
l'islam populaire en Egypte, décelant les éléments d’une spiritualité et de pratiques communes,
mais aussi les différences considérables. Le chapitre est, & I’évidence, rapide, mais présente le
mérite d’indiquer une piste a explorer, et sur laquelle Nicolas Biegman a déja lancé d’intéres-
sants paralleles, dans Moulids, Saints, Sufis, Egypt, Gary Schwartz/SDU et Kegan Paul
International, 1990.

Sans doute peut-on reprocher a ’auteur quelques naivetés face a des sources d’intérét
inégal : faut-il prendre pour argent comptant ce qu’écrivent les soufis d’aujourd’hui sur leur
propre histoire, comme Naggar dans al-Turug al-sifiyya? Peut-on raisonnablement appeler
‘Abd al-Halim Mahmid le « QuSayri» contemporain? L’auteur est parfois victime de ces
sources contemporaines : par exemple, Zayn al-‘Abidin, vénéré au Caire, n’est pas ‘Ali b.
Husayn, quoi qu’en disent les soufis d’aujourd’hui, mais Zayd b. Zayn al-‘Abidin. La biblio-
graphie (qui semble dater de 1991) n’est peut-étre que sélective : on ne peut comprendre
pourtant ’absence de E. Bannerth (Islamische Wahlfahrtsstitten Kairos, notamment) ou de
Pirremplagable Muslim Devotions de Constance Padwick, 1961, qui n’apparait que dans des
citations empruntées & Annemarie Schimmel. La thése de E.B. Reeves, The Hidden Government,
University of Salt Lake City, 1990, aurait servi d’utile contrepoint deltaique aux enquétes
sa‘idies de V. Hoffmann. Car l’auteur, influencée par son « quasi-maitre », parle des cheikhs
halwati-s ou 3adili-s plutét que des rifa'i-s ou des ahmadi-s, et de la Haute-Egypte plus
souvent que du Delta.

L’aspect le plus regrettable du livre est en fait son narcissisme irritant, notamment dans
le chapitre 11 et les photographies qui représentent trop souvent V. Hoffmann. Femme affrontée
au monde essentiellement masculin des soufis, chrétienne refusant de se convertir a I’islam
tout en pratiquant une anthropologie participative (le voile et ’habit dit « islamique » portés
pour faire le travail de terrain), I’auteur ne nous dissimule rien de ses états d’ame, sans profit
pour notre connaissance du soufisme égyptien contemporain. Est-ce, comme la lecture d’autres

BCAI 14 (1998) V. Hoffmann: Sufism, Mystics and Saints in Modern Egypt - The Battle for Islamic Tradition, recensé par C. Me_ayeur-Jaouen
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

82 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 14

enquétes anthropologiques semble le confirmer, une loi du genre aux Etats-Unis? Ou est-ce
la rangon inévitable d’une expérience de terrain en Haute-Egypte, menée de l'intérieur? Sans
doute ’ouvrage aurait-il gagné a plus de discrétion.

L’ensemble du livre est, pourtant, autant qu’une enquéte, un beau témoignage de patience
et d’approfondissement rigoureux, invitant a redécouvrir la tradition mystique soufie & une
lumiére contemporaine.

Catherine MAYEUR-JAOUEN
(Université Paris 1V)

Julian JOHANSEN, Sufism and Islamic Reform in Egypt — The Battle for Islamic Tradition.
Clarendon Press, Oxford, 1996. 13,5 x 21,5 cm, 323 p.

Cet ouvrage est le fruit d’une thése soutenue en 1991. On notera d’emblée que le titre
et le sous-titre sont trop imprécis par rapport au contenu du livre. Il s’agit en effet d’une
enquéte de terrain effectuée durant deux ans (1988-1990) auprés de la “ASira-Tariga
Muhammadiyya, une des nombreuses branches Sadilies représentées au Caire. L’A. voit dans
cet ordre soufi (la ‘ASira représentant la facade culturelle, associative de la tariga) le lieu ou
se cristallise la relation entre soufisme et réformisme musulman dans I’Egypte actuelle. Or,
pour répondre aux attentes du titre, I’A. aurait di élargir ses investigations a d’autres ordres
cairotes; ainsi la ‘Azamiyya, elle aussi branche de la Sadilivya, présente-t-elle également un
projet de réforme tant du soufisme que de la société musulmane. Un regard plus synthétique
aurait certainement permis & I’A. de moins s’attarder sur certains points sortant de son propos
(cf. par ex. les développements sur les miracles, p. 45-49, les longues citations de Gazali,
p. 77-82, ou encore le chapitre x intitulé « ¢ Conversion ’, Initiation and Succession »).

Dans le premier chapitre, I’A. fournit un apergu historique de la « pensée réformiste »
en Egypte en remontant au mouvement de 1’islah : il s’arréte, notamment sur al-Afgani et
M. ‘Abdub. L’attachement de ce dernier a4 la mystique commence, par divers travaux récents,
4 &tre reconnu. Pour le reste, hormis le chapitre vir qui introduit d’autres protagonistes, le
livre expose les positions du cheikh de la Muhammadiyya, Muhammad Zaki Ibrahim. Depuis
des décennies, celui-ci tente d’effacer la fracture qui est apparue entre les soufis et ceux qui
se réclament des salaf : 4 ses yeux, l'islam est a la fois spirituel et salafi, si I’on donne a ce
terme le sens d’un retour aux valeurs originelles de la religion. La seule fagon de réaliser 1’unité
des musulmans — théme réformiste s’il en est — consiste donc a spiritualiser un islam nourri
de la Sunna; d’ou la tentative, par le cheikh Zaki, de créer une Ligue soufie a I’échelle
mondiale.

Dans son désir de concilier soufisme et réformisme (qui se traduit par un dialogue
imaginé entre le maitre ¥adili Ibn ‘Ata> Allah et Ibn Taymiyya, p. 103-114), le cheikh Zaki
s’est heurté a4 un double mur, celui de 1’organe officiel des confréries soufies d’une part, et celui

BCAI 14 (1998) V. Hoffmann: Sufism, Mystics and Saints in Modern Egypt - The Battle for Islamic Tradition, recensé par C. Mayeur-Jaouen
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



