74 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 14

puisqu’ils traitent de questions plus générales : les rapports entre miracles et sainteté; la
difficult¢ d’obtenir une typologie spirituelle précise a partir des textes hagiographiques musul-
mans; la sainteté féminine en islam et son type « malamatiyya», expliquant son caractére
souvent anonyme. Ajoutons que, du coté chrétien, la contribution de Philippe Escolan
(« Nouvelles perspectives dans la vie monastique d’aprés deux textes hagiographiques syriaques »,
p. 141-150) fait référence a la continuité d’un type de proto-monachisme local.

Deux remarques sont a faire sur un plan de détail. Une coquille s’est glissée & plusieurs
reprises dans ’ouvrage : le mot zawiya est écrit, de fagon erronée, zawiyya. Par ailleurs, la
contribution de Michel Balivet montre, de fagon éloquente, comment le théme de infiltration
musulmane en territoire chrétien peut étre corroboré par des chroniques ou d’autres types
de sources. L’exemple étudié correspond cependant A une période trés particuliére de I’Empire
ottoman, une période de net affaiblissement aprés la défaite de Bayezid I°* face & Tamerlan
en 1402, a Ankara. Peut-on généraliser ce cas de figure et conclure que I'infiltration de mystiques
musulmans en territoire chrétien fut un moyen utilisé par les autorités ottomanes pour conquérir
le Sud-Est européen? Il semble d’ailleurs que les cheikhs aient joué un rdle, 6 combien plus
important, soit en participant aux guerres saintes contre les infidéles, soit en aidant a la
colonisation des terres nouvellement conquises et, certainement aussi, a la conversion des
populations locales.

Pour conclure, il faut insister sur le fait que la matiére extrémement riche de cet ouvrage,
ainsi que la qualité de ’ensemble des contributions en font, 4 n’en pas douter, un livre de
référence, et méme un guide méthodologique pour tous ceux qui travaillent, ou qui travailleront,
sur des textes hagiographiques, soit pour les textes en eux-mémes, soit pour les enseignements
mystiques qu’ils contiennent, soit pour leur arriére-plan historique, économique, social ou
socioreligieux.

Nathalie CLAYER
(CNRS, Paris)

Eric GEOFFROY, Le soufisme en Egypte et en Syrie sous les derniers Mamelouks et les

premiers Ottomans. Orientations spirituelles et enjeux culturels. Institut francais de
Damas, Damas, 1995. 17 x 24 cm, 595 p.

Cet ouvrage est la publication amplifiée d’une thése soutenue par Eric Geoffroy a 1’univer-
sit¢ de Provence. L’auteur a choisi d’étudier I’histoire du soufisme durant la période charniére
entre les Mamelouks et les Ottomans (seconde moitié du xv® siécle et premiére moitié du
xvI® si¢cle), qui est le point d’aboutissement de la culture islamique médiévale, tout en
annongant I’évolution de celle-ci durant la période prémoderne. Ce travail porte sur I’Egypte
et la Syrie car les liens politiques et culturels entre ces deux régions pendant cette période ne

BCAI 14 (1998) E. Geoffroy: Le soufisme en Egypte et en Syrie sous les derniers Mamelouks et les premiers Ottomans, recen_se’ par D. Aigle
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1997 1I. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 75

permettent pas de les séparer pour une telle recherche. E. G. a réuni les points de vue doctrinaux
et institutionnels pour donner une image particuliérement riche et documentée des courants
mystiques, ce qui en fait une contribution substantielle a4 1’histoire du soufisme au Proche-
Orient. L’ouvrage est organis¢ en cinq parties, divisées elles-mémes en plusieurs chapitres.

Dans la premiére partie (Approche historique, p. 17-86), E. G. présente ’ensemble de la
documentation a I’appui de ses analyses. Il a mobilisé un grand nombre de sources, trés variées
dans leur nature et, pour beaucoup d’entre elles, inédites. E. G. établit une distinction entre
les sources écrites sur les personnages (chroniques, histoires locales, dictionnaires biographiques)
et les sources écrites par eux, c’est-a-dire les textes qui traitent de la mystique dans une
perspective doctrinale ou dans un but polémique (p. 17-50). Il brosse ensuite un tableau
du contexte historique général dans lequel s’inscrivent les différents acteurs de la société qui
ont partie liée avec le soufisme (p. 50-86).

Dans la deuxiéme partie (Soufisme et société musulmane, p. 87-281), E. G. montre a quel
point soufisme et sunna sont liés. En effet, non seulement la plupart des soufis partagent une
appartenance au milieu culturel des ulémas mais le fait caractéristique de la fin de I’époque
mamelouke est que la quasi-totalité des ulémas accepte la dimension mystique de I’islam;
beaucoup sont affiliés a un ou plusieurs courants mystiques; ils habitent ou dirigent des hanqgah;
ils cotoient les cheikhs de zawiya. Comme le note I’auteur, I’intégration du soufisme dans la
culture islamique est le résultat d’une longue et progressive symbiose entre soufisme et sunnisme.
Les maitres spirituels, en niant les affinités qu’on leur prétait avec le chiisme et avec la philo-
sophie hellénistique ( falsafa), ont permis au soufisme de faire corps avec le sunnisme acharite,
désormais dominant au Moyen-Orient arabe. E. G. met en relief un autre point trés important :
le rapport entre soufisme et hadith. Les chaines d’appui (isndd, silsila) des soufis représentent
en effet le pendant ésotérique des chaines des muhadditin : leur ultime référence est le
prophéte Muhammad. De méme, leurs rites de transmission empruntent les mémes canaux :
la poignée de main (al-musafaha), le croisement des doigts (al-musabaka) qui scelle ’engagement
du murid avec son maitre mais qui est aussi un pacte initié par le Prophéte avec tous ceux
qui participeront a cette chalne.

E. G. met en relief une véritable présence de la sainteté au sein de la société islamique
de cette époque. Le rayonnement des cheikhs se mesure aux sollicitations dont ils sont I’objet
de la part de la population : le saint représente non seulement I’'intermédiaire privilégié entre
Dieu et les hommes mais aussi entre les puissants de ce monde et le peuple anonyme. Le
terme §afd‘a, trés présent dans les sources, représente ces deux niveaux d’intercession. Mais,
comme le souligne I’auteur, cette intercession exige une descente du cheikh dans ’aréne sociale,
du c6té des pauvres et des opprimés, ce qui n’est pas sans danger pour lui. L’une des
manifestations les plus spectaculaires du crédit dont jouissent les cheikhs auprés de la
population est leur faculté & accomplir des miracles au service de la communauté. Des
exemples pris dans des milieux sociaux divers font apparaitre des hommes proches des réalités
quotidiennes, chargés des besoins et des problémes des autres.

E. G. montre que I’appartenance sociale des membres d’une méme voie initiatique présente
souvent une homogénéité qui n’exclut pas pour autant des origines différentes. Par exemple,

BCAI 14 (1998) E. Geoffroy: Le soufisme en Egypte et en Syrie sous les derniers Mamelouks et les premiers Ottomans, recensé par D. Aigle
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

76 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 14

la relation généralement admise entre la Sadiliyya et un milieu aristocratique et savant doit
étre nuancée, de méme que I’association fréquemment établie entre les membres de I’Ahmadiyya
et les milieux populaires. Les métiers manuels font vivre bien des soufis mais on ne peut pas
pour autant parler de soufisme populaire. Dans 1’islam, le savant n’est pas coupé de la vie
professionnelle et bon nombre d’ulémas s’adonnent a ce genre d’activité : ces métiers peuvent
étre exercés par besoin mais aussi par ascése, par volonté de vivre la pauvreté spirituelle ( fagr).
Les profils sociaux, d’ailleurs, peuvent se renverser souvent de fagon imprévue a la suite de
la rencontre d’un maitre : un cadi peut quitter ses fonctions pour se mettre au service d’un
magdub.

Au niveau plus général de la société, les milieux des fugaha’ et des fugara’ ne se confondent
certes pas, le corps des ulémas continue a fonctionner matériellement et intellectuellement selon
ses caractéristiques propres. C’est cependant & cette époque, explique E. G., que la fusion entre
sciences exotériques et sciences ésotériques semble atteindre son point culminant. Le savant
soufi (al-‘alim al-sifi) a acquis une solide formation en sciences islamiques exotériques, il
transmet les rites initiatiques et forme parfois des disciples, mais son réle consiste essentielle-
ment a défendre le tasawwuf tel que le pratiquent les maitres de la Voie; une complémentarité
s’établit ainsi entre ses fonctions sociales et ses fonctions spirituelles.

Dans la troisieme partie (Un monde pluriel aux structures encore souples, p. 191-281),
E. G. distingue globalement deux modalités d’affiliation au maitre de voie initiatique : d’une part,
I’obédience absolue du disciple & son maitre; d’autre part, la simple réception de la baraka
véhiculée par un lignage iniatique. Mais, précise I’auteur, il convient de nuancer le tableau a
cause des gradations subtiles au sein m&me de chaque voie initiatique.

L’auteur décrit ensuite les différents rites d’initiation en insistant sur le fait que ceux-ci
sont sujets 4 des variations dans le temps mais aussi & des variantes régionales. L’investiture
du manteau initiatique (ilbas al-hirga) est le rite le plus important mais il a sensiblement évolué.
A Vorigine, I'investiture de la firga représentait le transfert de I’état de perfection du maitre
sur le disciple, celui-ci étant alors purifié de sa nature imparfaite. Mais, a I’époque mamelouke,
ce rite semble avoir perdu son authenticité et son efficacité, il n’est plus synonyme de tabarruk
que dans la Sadiliyya. L’enseignement d’une formule d’invocation & répéter selon certaines
régles (talgin al-dikr) est transmis en général en méme temps que la kirga. La prise du pacte
avec le maitre (ahd al-‘ahd, bay'a, musafaha) implique un véritable engagement du disciple
envers le cheikh de farbiya. Ce rite est peu mentionné dans les sources et les auteurs divergent
entre eux sur sa signification exacte.

E. G. dresse ensuite I'inventaire de différentes voies attestées dans son champ de recherche
(p. 205-239), non pas dans le but d’établir un répertoire mais pour présenter les principaux
courants spirituels qui traversent le Proche-Orient car, a cette époque, « chaque voie particuliére
ne fait qu’apporter sa propre coloration a la Voie ».

Dans la quatriéme partie (Esquisse d’une typologie spirituelle, p. 283-360), E. G. tente
d’établir des typologies spirituelles. Nous retiendrons ici deux modéles : le cheikh wmmi et le
magditb. Selon le Prophéte, il existe deux sortes de science : la premiére a son siége dans le
ceeur (‘ilm fi I-galb), elle est la seule profitable; la seconde provient uniquement de la langue

BCAI 14 (1998) E. Geoffroy: Le soufisme en Egypte et en Syrie sous les derniers Mamelouks et les premiers Ottomans, recensé par D. Aigle
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1997 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 71

(‘ilm “ala l-lisan), elle est factice et artificielle. Pour Ibn “Arabi, la science (‘ilm) est en essence
unique mais il distingue pourtant la science acquise (al-‘ilm al-kasbi), encore appelée science
spéculative (al-‘ilm al-nazari), de la science octroyée par grice divine (al-‘ilm al-wahbr). Les
soufis postérieurs 3 Ibn “Arabi s’attacheront & montrer que science acquise et science inspirée
ont des fins identiques, méme si leurs modalités différent. Le modéle du ‘alim ‘amil contribue
ainsi au rapprochement entre les deux modalités du ‘ilm. Dans ce cadre évoluent aussi bien
le cheikh qui détient I’une et I’autre science (le ‘alim kasbi wahbi), que celui dont la science ne
provient que de l’inspiration (le ‘@lim wahbi), désigné dans le soufisme comme le cheikh ummi.

Dans la mystique musulmane, '« état d’enfance » dans lequel reste le cheikh wmmi lui
permet d’&tre investi d’une science a laquelle n’ont pas accés les lettrés; 1’archétype spirituel
est, bien entendu, le prophéte Muhammad qui n’avait pas appris I’écriture selon « 1’usage et
le mode d’acquisition ordinaires » mais qui la connaissait en vertu de 'ouverture spirituelle
qui lui fut accordée par Dieu. Ce qui donc distingue le cheikh ummi des ulémas est son mode
de perception du ‘ilm.

Le ravi en Dieu (al-magdib) est également une figure majeure du soufisme dont E.G.
retrace éloquemment 1’image. L’attraction (gadb), exercée par Dieu sur Son serviteur, est un
pur don de Dieu et présente de ce fait une parenté intime avec le ‘ilm wahbi du cheikh ummi.
Le magdinb partage avec ce dernier plusieurs traits, comme « 1’état d’enfance », 1’accés a la
langue primordiale et une grande propension au dévoilement (kasf). Ces deux personnages sont
donc trés liés et I'on peut aisément glisser de 1'un a l'autre. Cependant, le départ entre les
deux types spirituels est fondamental, le cheikh wmmi reste un murid qui chemine par son effort
et sa volonté propres : les inspirations et les dévoilements dont il est gratifié sont certes de
purs dons mais résultent généralement d’une discipline spirituelle. Le magdiib, lui, est « désiré
par Dieu» (murad); il n’a dans son gadb aucune part d’initiative personnelle et I’on parle a
son égard de « voie passive ».

E. G. explique que le «ravi en Dieu » a trés vite été honoré dans la mystique musulmane.
Selon Hakim al-Tirmidi (m. 930), le magdab appartient a 1’élite spirituelle qui entre dans la
sphére de la « sainteté particuliére » (al-waldya al-hdssa). Dieu le choisit, ’éduque en le faisant
sortir progressivement de sa volonté individuelle (al-masi’a) et ’améne ainsi & ’illumination.
Plus tard, Ibn ‘Arabi établira un lien entre « attraction divine » et prophétie. L’intégration des
«ravis en Dieu» 4 la culture islamique semble se concrétiser, selon D’auteur, au début des
Mamelouks et se préciser a la fin de la domination de ces derniers. Alors qu’au début, les magdiib
vivent souvent dans la rue ou dans le four des hammams, ils investissent plus tard les établis-
sements religieux; nombreux sont ceux auquels on batit une zawiya ou une mosquée.

Le role que joue le magdiab dans la société islamique est frappant : celui-ci représente &
la fois le récepteur privilégié de la baraka et le personnage qui dévoile Pinvisible. Choisi par
Dieu, le magdib véhicule « U'influence spirituelle » émanant de la présence divine. Le dévoile-
ment (kasf) est I’élément spécifique de sa personnalité spirituelle. La contemplation du monde
invisible dans lequel il est absorbé fait de lui un « voyant ». Ses dons visionnaires s’illustrent
en particulier dans la prédiction politique. Nul doute gu’un tel personnage devait étre sollicité
tant par les sultans et les émirs, que par les astrologues.

BCAI 14 (1998) E. Geoffroy: Le soufisme en Egypte et en Syrie sous les derniers Mamelouks et les premiers Ottomans, recensé par D. Aigle
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

78 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 14

E. G. note qu’il y a peu de cloisonnement entre les différents types spirituels, notamment
au sein d’une méme voie initiatique. A quelques exceptions prés, on ne saurait trouver un lien
privilégié entre telle catégorie sociale et telle fa’ifa. La succession dans une voie initiatique ne
s’inscrit pas davantage dans une lignée typologique cohérente. Le maitre spirituel laisse son
empreinte sur la personnalité du disciple mais son rdle consiste surtout a le révéler a lui-méme,
a faire éclore sa propre modalité. Enfin, comme le souligne E. G., toute typologie est relative
si I’on considére que la source commune a laquelle s’abreuvent les soufis est le Prophéte :
«chacun, du salik au magdiab, du cheikh wmmi au maldmati, puise dans * ’océan
muhammadien > et prend sa référence dans celui qui totalise toutes les modalités de la
sainteté. »

Dans la cinquiéme partie (Affrontements, débats, percées, p. 361-497), E. G. retrace les
grands débats suscités par la mystique. Les tensions entre les « hommes de la lettre » ( fugaha’)
et les spirituels musulmans ( figara’) se focalisent, le plus souvent, sur des sujets et des person-
nages, mais elles ne font que traduire une différence d’optique et de mentalité trés marquée,
tant dans le domaine des idées que dans celui du comportement social.

Les controverses sur la mystique s’insérent, comme I’indique E. G., dans le cadre plus large
de cet esprit de divergence qui est caractéristique de la culture islamique. Les divers antagonistes
présentent toujours un texte scripturaire allant dans leur sens; de la méme fagon, ils se
réclament de l'autorité de savants éminents. 11 est vrai que la majorité des versets invoqués
peut susciter plusieurs interprétations d’ordre spirituel; la tradition prophétique est tellement
vaste qu’elle peut fonder des attitudes différentes et parfois opposées. Comme le note justement
E.G., la quasi-obsession de la référence chez les savants musulmans semble paradoxalement
découler de la multiplicité des sources d’autorité et donc de leur relativité. L’espace islamique
comporte suffisamment d’ouverture et de pluralisme pour que les polémiques y soient possibles
et qu’elles puissent étre intégrées et assimilées. L’auteur remarque également que la prise en consi-
dération du madhab dans I’analyse des débats n’est guére pertinente. On s’apergoit, par exemple,
que des savants des quatre rites défendent ou attaquent Ibn ‘Arabi ou Ibn al-Farid. Par
ailleurs, le préjugé qui fait des hanbalites des « littéralistes », adversaires privilégiés du maitre
andalou, n’est pas exact non plus puisque 1’école d’Ibn Hanbal n’a jamais manqué de membres
ouverts a la doctrine akbarienne. Les écoles juridiques ne sont pas « monolithiques », des
tendances se dessinent, mais il n’émerge jamais un avis seul et unique.

Il n’est pas possible de rendre compte ici de toute la richesse du travail d’E. G. mais ’on
peut souligner pour conclure quelques points forts de cet ouvrage.

L’auteur montre que les pratiques soufies réunissaient des partisans dans 1’ensemble des
couches de la société, ce qui témoigne que la reconnaissance dont bénéficie le soufisme Iui
assure une position centrale et méme dominante, il agit en force intégratrice. Des marginaux,
des exclus, voire des bandits se placent sous la protection des cheikhs les plus prestigieux qui
les replacent ainsi dans la société, ce qui est un véritable rdle social du soufisme.

Au schéma binaire qui oppose les fugaha’, représentants d’un islam scripturaire, et les
Sfugard’, qui incarneraient un islam populaire, E. G. substitue un tableau nuancé ol les liens
de solidarité entre les deux groupes apparaissent plus nombreux que les lignes de fracture.

BCAI 14 (1998) E. Geoffroy: Le soufisme en Egypte et en Syrie sous les derniers Mamelouks et les premiers Ottomans, recensé par D. Aigle
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1997 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 79

Le soufisme est souvent encouragé par les sultans et les émirs mamelouks, puis ottomans,
qui deviennent souvent les disciples de tel ou tel maitre spirituel et qui peuvent fonder des
hangah, lieux officiels de soufisme que ’auteur distingue de la zawiya, établie & I'initiative d’un
cheikh.

Denise AIGLE
(EPHE, Paris)

Valerie J. HOFFMAN, Sufism, Mystics and Saints in Modern Egypt. University of South
Carolina Press, 1995. 461 p.

Valerie J. Hoffmann livre avec Sufism, Mystics and Saints in Modern Egypt une somme
sur le soufisme dans I’Egypte contemporaine. Elle se montre 4 la fois anthropologue, historienne
et islamologue dans ce travail exigeant qui va sans cesse du texte au terrain, et de la référence
classique au cheikh contemporain. Devenant de 1987 a 1989 la « quasi-disciple » (selon ses
propres termes) d’un cheikh $adili, le cheikh ‘Izz al-‘Arab al-Hawari, elle s’est attachée a
retrouver ce que signifiait le soufisme aujourd’hui en Egypte, et notamment ses aspects mystiques
dont elle 1estitue I'importance centrale dans I’expérience soufie. C’est dire la nouveauté de ce
travail par rappoit aux analyses plus politologiques ou sociologiques de M. Gilsenan,
F. De Jong ou de P.J. Luizard. Une douzaine de chapitres présentent les facettes du soufisme
égyptien contemporain, constituant une série d’exposés tres fouillés, toujours clairs et cohérents,
guidés par la recherche des aspects mystiques dans le soufisme actuel.

Valerie J. Hoffmann, consciente des bouleversements du contexte social, montre, dés son
premier chapitre, les défis auxquels le soufisme égyptien a dii faire face : les accusations de
dégénérescence, traditionnelles mais multipliées depuis un siécle a la fois par I’élite sécularisée
et le réformisme musulman; la perte de ’influence politique des confréries soufies; I’inadaptation
des confréries soufies face aux défis du changement social; enfin le contrble étatique croissant
du gouvernement égyptien sur les ordres soufis, par I’intermédiaire du Haut Conseil des confréries
soufies (loi de 1976). Mais I’auteur rappelle aussi que, si les soufis sont maiginalisés, étant en
majorité pauvres, ruraux et provinciaux, « ils ne sont pas marginaux pour la société égyptienne
elle-méme, ils en forment le ceeur ». Quant au réformisme du soufisme égyptien étatisé (I’auteur
donne un plaisant tableau de la revue officieuse Al-Tasawwuf al-islami), ’ensemble du livre ne
cesse de montrer ses lacunes, son caractére partiel, son role de paravent pour nombre d’activités
soufies. La conclusion du livre reprendra cette confrontation entre soufisme et modernité.

Le fil directeur du livre, et sans doute son acquis principal, est de montrer que 1’héritage
classique soufi des vi®-xi® siécles n’est jamais absent des expériences soufies contemporaines,
y compris dans les confréries réputées les plus réformées. Grice aux textes pour certains soufis
(V. Hoffmann donne, par exemple, la liste des ouvrages soufis les plus lus dans I’Egypte contem-
poraine), grice 4 ’enseignement oral pour beaucoup, souvent illettrés, la tradition s’est transmise.

BCAI 14 (1998) E. Geoffroy: Le soufisme en Egypte et en Syrie sous les derniers Mamelouks et les premiers Ottomans, recensé par D. Aigle
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



