72 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 14

— p. 129 : non pas « Celui qui s’en soucie », mais « I’objet de la sollicitude » (sa@hib al-‘inaya);

— p. 130 : raSahhus signifie plutét « apparition » qu’« individuation »;

— p. 132: M. Chodkiewicz a déja relevé la traduction erronée d’al-haqq al-mahliq bihi
par « Réel créé par Lui», car il s’agit de la Vérité par laquelle toute chose est créée : I’un des
aspects de la Réalité muhammadienne.

Par ailleurs, la traduction systématique d’al-hagq par «le Réel », alors qu’il s’agit simple-
ment de Dieu se distinguant ainsi de la création, est plutdt génante; elle fausse méme parfois
le sens du texte.

Le traducteur ne nous en voudra pas de ces quelques critiques destinées & améliorer une
éventuelle réédition. Grice a son travail, les lecteurs d’Ibn ‘Arabi, de plus en plus nombreux,
découvriront avec bonheur I'un des chapitres des Futithat ol se complétent le plus harmonieu-
sement I’expérience de la vie spirituelle et la formulation de la doctrine.

Denis GRIL
(Université de Provence)

Saints orientaux (sous la direction de Denise AIGLE). De Boccard, Paris, 1995 (Hagio-
graphies médiévales comparées 1). 246 p.

Premier ouvrage d’une nouvelle collection intitulée « Hagiographies médiévales comparées »,
le livre édité par Denise Aigle rassemble les contributions présentées lors d’un colloque
organisé par le groupe de travail du CNRS « La littérature hagiographique, une source pour
Ihistoire sociale et des représentations dans les mondes arabe, iranien et turc», tenu les 16
et 17 décembre 1993 a Ivry-sur-Seine. L’angle d’approche de cette équipe de recherche est
avant tout comparatiste, car elle prend pour champ d’investigation les trois grandes zones du
monde musulman central, et fait appel non seulement a des spécialistes du soufisme, mais
également 4 des collégues travaillant sur la sainteté dans le monde chrétien oriental. Le livre
recensé contient ainsi douze textes — neuf sur le monde musulman et trois sur le monde
chrétien —, une préface d’André Vauchez, trois index (noms de personnes, noms de lieux
et termes techniques), ainsi que les résumés de chacune des contributions.

Outre I’aspect comparatif, dont A. Vauchez souligne a juste titre la valeur, I’apport de
cet ouvrage est triple. Il s’agit, tout d’abord, d’une contribution 2 I’histoire des textes, en ce
que l’hagiographie est étudiée par plusicurs des auteurs comme un genre littéraire. Il est
¢galement méthodologique. La plupart des articles montrent, en effet, comment I’hagiographie
peut €tre une source de I’histoire, de I'histoire sociale ou socioreligieuse. Et enfin, il touche
naturellement au vaste champ de ’histoire de la mystique — musulmane ou chrétienne selon
les cas.

BCAI 14 (1998) D. Aigle (dir.): Saints orientaux, recensé par N. Clayer )
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1997 I1. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 73

En ce qui concerne I’histoire des textes, plusieurs études de cas montrent comment la
forme et le contenu des récits hagiographiques évoluent en fonction du contexte socioreligieux,
et livrent ainsi une analyse & double sens de I’histoire du genre et de I’histoire de la mystique
dans son contexte historique et social. Jiirgen Paul (« Au début du genre hagiographique
dans le Khorassan », p. 15-38) montre ainsi comment 1’apparition d’un genre littéraire hagio-
graphique précis correspond & un nouveau besoin social, en I’occurrence, comment les magamat
sont des textes composés par des groupes de soufis, gardiens des sanctuaires de leurs saints
ancétres dont ils ont & gérer la baraka. De fagon assez analogue, Bernard Flusin (« Le moine
et le licu. Récits de fondation 4 Scété et dans le monde des Apophtegmes », p. 116-139) insiste
sur le contexte historique dans lequel les textes hagiographiques sont écrits. En comparant
deux générations de textes ayant trait au méme site — Scété, a I'ouest du delta du Nil —,
il analyse le transfert de la sainteté, qui se fait, d’une époque a 1’autre, du moine-fondateur vers
le lieu (le monastére bien établi). Brigitte Voile (« Barsim le Nu. Un saint copte au Caire 2
I’époque mamelouke », p. 151-168) explique aussi par le contexte historique et socioreligieux
la production hagiographique d’un type particulier, ayant trait au saint copte Barsim le Nu.
A un niveau plus général, Thierry Zarcone (« L’hagiographie dans le monde turc», p. 55-67)
retrace 1’évolution du genre hagiographique dans le monde turc, depuis les vilayetname ou
mendkibname liés 3 un soufisme hétérodoxe «issu des milicux nomades d’Asie centrale » et
souvent inscrits dans le cadre des Ghazavat et de l'islamisation des premiers temps, aux
ouvrages biohagiographiques, répertoires de vies de cheikhs dirigeant des zawiya, genre corres-
pondant au développement du confrérisme ottoman a partir des Xvi® et Xvii® siécles.
Leili Anvar-Chenderoff (« Le genre hagiographique a travers la Tadhkirat al-awliya’ de
Farid al-Din ‘Attar », p. 39-53) évoque, elle, un type de littérature hagiographique destiné a
exposer une doctrine mystique, de fagon didactique, en rapportant les paroles des saints.

D’autres contributions se concentrent davantage sur 1’utilisation des textes hagiographiques
comme sources de I’histoire sociale, anthropologique et socioreligieuse. Denise Aigle (« Un
fondateur d’ordre en milieu rural. Le cheikh Aba Ishaq de Kazartin», p. 181-209) tire ainsi
de la Vita du cheikh Abu Ishiq (m. en 1033) une image d’une société rurale, ol I'islam progresse
et ol le cheikh joue, dans ce sens, un réle de prédicateur, de batisseur de mosquées et de
combattant de la foi. Catherine Mayeur-Jaouen (« Les Compagnons de la terrasse, un groupe
de soufis ruraux dans I’Egypte mamelouke », p. 169-179) analyse, de fagon subtile, un groupe
de notices lapidaires, et montre comment celles-ci peuvent fournir un témoignage historique,
en décrivant les peurs et les craintes des paysans du delta du Nil a I’époque mamelouke.
Dans son article, Michel Balivet (« ¢ Le saint turc chez les infidéles ”* : théme hagiographique
ou péripétie historique de Uislamisation du Sud-Est européen», p. 211-223) démontre, a
I’appui d’autres types de sources, D’historicité de certains détails hagiographiques.

Tous les articles précédemment cités sont naturellement autant de contributions & I’histoire
de la mystique, a travers 1’étude de cas précis. Mais, dans ce domaine, les textes de Denis Gril
(« Le miracle en islam, critére de la sainteté? », p. 69-81), d’Eric Geoffroy (« Hagiographie et
typologie spirituelle & I’époque mamelouke », p. 83-98), et de Michel Chodkiewicz (« La
sainteté féminine dans 1’hagiographie islamique », p. 99-115) tiennent une place particuliére,

BCAI 14 (1998) D. Aigle (dir.): Saints orientaux, recensé par N. Clayer
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

74 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 14

puisqu’ils traitent de questions plus générales : les rapports entre miracles et sainteté; la
difficult¢ d’obtenir une typologie spirituelle précise a partir des textes hagiographiques musul-
mans; la sainteté féminine en islam et son type « malamatiyya», expliquant son caractére
souvent anonyme. Ajoutons que, du coté chrétien, la contribution de Philippe Escolan
(« Nouvelles perspectives dans la vie monastique d’aprés deux textes hagiographiques syriaques »,
p. 141-150) fait référence a la continuité d’un type de proto-monachisme local.

Deux remarques sont a faire sur un plan de détail. Une coquille s’est glissée & plusieurs
reprises dans ’ouvrage : le mot zawiya est écrit, de fagon erronée, zawiyya. Par ailleurs, la
contribution de Michel Balivet montre, de fagon éloquente, comment le théme de infiltration
musulmane en territoire chrétien peut étre corroboré par des chroniques ou d’autres types
de sources. L’exemple étudié correspond cependant A une période trés particuliére de I’Empire
ottoman, une période de net affaiblissement aprés la défaite de Bayezid I°* face & Tamerlan
en 1402, a Ankara. Peut-on généraliser ce cas de figure et conclure que I'infiltration de mystiques
musulmans en territoire chrétien fut un moyen utilisé par les autorités ottomanes pour conquérir
le Sud-Est européen? Il semble d’ailleurs que les cheikhs aient joué un rdle, 6 combien plus
important, soit en participant aux guerres saintes contre les infidéles, soit en aidant a la
colonisation des terres nouvellement conquises et, certainement aussi, a la conversion des
populations locales.

Pour conclure, il faut insister sur le fait que la matiére extrémement riche de cet ouvrage,
ainsi que la qualité de ’ensemble des contributions en font, 4 n’en pas douter, un livre de
référence, et méme un guide méthodologique pour tous ceux qui travaillent, ou qui travailleront,
sur des textes hagiographiques, soit pour les textes en eux-mémes, soit pour les enseignements
mystiques qu’ils contiennent, soit pour leur arriére-plan historique, économique, social ou
socioreligieux.

Nathalie CLAYER
(CNRS, Paris)

Eric GEOFFROY, Le soufisme en Egypte et en Syrie sous les derniers Mamelouks et les

premiers Ottomans. Orientations spirituelles et enjeux culturels. Institut francais de
Damas, Damas, 1995. 17 x 24 cm, 595 p.

Cet ouvrage est la publication amplifiée d’une thése soutenue par Eric Geoffroy a 1’univer-
sit¢ de Provence. L’auteur a choisi d’étudier I’histoire du soufisme durant la période charniére
entre les Mamelouks et les Ottomans (seconde moitié du xv® siécle et premiére moitié du
xvI® si¢cle), qui est le point d’aboutissement de la culture islamique médiévale, tout en
annongant I’évolution de celle-ci durant la période prémoderne. Ce travail porte sur I’Egypte
et la Syrie car les liens politiques et culturels entre ces deux régions pendant cette période ne

BCAI 14 (1998) D. Aigle (dir.): Saints orientaux, recensé par N. Clayer )
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



