70 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 14

reste obscure, et le lecteur spécialiste regrettera de ne disposer que d’éditions trés partielles
du texte original (Nwyia, 1970 et Hoca, 1971); contrairement i ce que suggére le traducteur
(p. 12) une telle édition compléte nous semble souhaitable. Mais le texte de ce Journal spirituel
reste d’un intérét exceptionnel. L hagiographie musulmane est fort abondante, mais il est rare
que des maitres soufis aient fait état avec autant de détails de données oniriques aussi nom-
breuses. Les conclusions de P. Ballanfat sont riches et donnent & réfléchir, comme 1’idée qu’en
Riizbehan conflueraient les deux grandes tendances (celle de la «sobriété» et celle de
I« ivresse ») du soufisme ancien. Riizbehan serait, au fond, le dernier grand représentant du
discours soufi paradoxal de la lignée de Niri, Sibli ou Hallag.

Pierre LoRry
(EPHE, Paris)

Ibn "ARABI, Le voyage spirituel (les Illuminations de La Mecque CCCLXVII). Traduction
de l’arabe, introduction et notes par Moreno GIANNINI. Sagesses musulmanes 1.
Bruylant-Academia, Louvain-la-Neuve, 1995. 157 p.

Le Voyage nocturne et I’Ascension céleste représentent pour lbn ‘Arabi ’apogée de la
Voie, tout entiére orientée vers I’imitation du modéle prophétique. C’est ce qu’illustre, aprés
d’autres textes sur le méme théme, la traduction de ce chapitre des Futihat al-makkiyya. On
ne disposait jusqu’alors que d’une traduction anglaise des principaux passages par J. Morris
(in Iluminations de La Mecque, Paris, Sindbad, 1988, p. 351-381). L’introduction rappelle les
principales étapes des pérégrinations terrestres et intérieures du Sayh al-Akbar, d’aprés les
travaux de M. Chodkiewicz et de Cl. Addas. La présentation du chapitre montre comment,
dans cette ascension céleste et la nécessaire redescente, se trouve condensé I’essentiel de
I’enseignement d’Ibn ‘Arabi : la relation de I’homme & Dieu et au monde. Etait-il nécessaire
d’insister ici sur le dépassement des limites intellectuelles de I’homme ordinaire, impliquées
par ce voyage? Ibn ‘Arabi considére que le public auquel il s’adresse les a depuis longtemps
dépassées. Il s’agit plutdét pour lui de montrer & ses émules en quoi I’homme peut faire
I’expérience de son identité a Dieu, tout en gardant la conscience de sa différence radicale.

Le traducteur distingue dans ce chapitre trois parties, comme D'avait fait J. Morris.
Ibn “Arabi reprend tout d’abord certaines données traditionnelles du Mi‘rag, pour en expliciter
le sens. Ainsi le fait d’attacher al-Buraq avec un anneau symbolise la nécessaire prise en consi-
dération des causes secondes (asbhab), ce qui est en rapport avec le titre du chapitre : « De la
connaissance de la demeure de la cinquiéme confiance en Dieu (manzil al-tawakkul al-hamis)... ».
11 explicite ensuite la différence entre I’ascension des prophétes et celle des saints. L’ascension
majeure du Prophéte eut lieu a la fois en corps et en esprit, alors que les saints ne s’élévent
que spirituellement, & Pintérieur d’eux-mémes, par la vision des signes. Ce voyage visionnaire,

BCAI 14 (1998) Ibn ‘Arabi: Le voyage spirituel (Les Illuminations de La Mecque CCCLXVII), trad. M. Giannini. Sagesses musulmanes 1, recensé par D. Gril
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1997 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 71

précise-t-il, le Prophéte le connut également de nombreuses fois, ce qui explique les variantes
dans les récits du Mi‘rag. Enfin, le cheikh raconte sa propre ascension, sa rencontre avec les
prophétes des septs cieux et ce dont chacun d’eux ’instruisit. Par dela le Lotus ou le Jujubier
de P'aboutissement, tout signe (dya) se résorbe pour lui dans un verset (@ya) qui proclame
I"universalité de la Réalité muhammadienne et annonce son propre héritage. Sa conclusion
résume 1’essentiel de son enseignement : « J’obtins donc, durant ce voyage, les sens de tous les
Noms et je les vis revenir vers un Nommé unique : ce Nommé était ce que je contemplais,
et cette Source mon existence. Je n’avais fait route qu’en moi-méme et n’avais indiqué que
moi-méme. Je sus deés lors &tre un pur serviteur, n’ayant fondamentalement rien en moi de
la seigneurialité » (p. 112).

Dans ce chapitre, comme dans toute la section des Futihat sur les demeures spirituelles
(mandzil), sont énumérées en conclusion les sciences conférées par cette demeure. M. Chodkiewicz
a montré dans Un océan sans rivage la relation trés intime entre les mandzil et les sourates du
Coran. Bien qu’il y renvoie, M. Giannini n’a pas su exploiter suffisamment tout ce qu’il
pouvait tirer de ces indications, en particulier sur le lien des sciences évoquées a la fin du
chapitre avec la sourate 17, al-Isra’. M. Chodkiewicz n’a pas manqué de le relever dans le
compte rendu qu’il a déja donné de cette traduction (Journal of the Muhyidin Ibn ‘Arabi Society
XVIII, 1995, pp. 68-70). Il y explique aussi le sens de I’expression « cinquiéme confiance en
Dieu » liée au nom divin al-wakil, présent dans la sourate 17.

La traduction dans 1’ensemble est satisfaisante. Ici et 1a, cependant, des améliorations
seraient souhaitables. Par exemple :

— p. 49, 51 : plutét «confirmation » que « prégnance des causes » pour ithdtan li-l-asbab,
car il s’agit de les reconnaitre et non de leur attribuer un effet;

— p. 52 : «chambellan » ou « gardien » plutét qu’« appariteur » pour hdgib, I’ange a la
porte de chaque ciel;

— p. 55: «y accomplit une priére de deux rak'a» (ou «une courte priére») plutét que
« s’y incline deux fois » (raka‘a fihi rak‘ataym);

— p. 57 : land fihi guz’ sagir : Ibn ‘Arabi signale par la qu’il a composé un opuscule sur
la question. La traduction ici est un contresens;

— p. 57 : minassa ne signifie pas « dais », mais « chaire » ou « estrade élevée »;

— p. 58 : istawhaSa : « éprouva un sentiment de solitude » et non « devint morose »;

— 59 : «se libéra de la priére » est curieux : tout simplement : « finit » (faraga min al-saldt);

— p. 65 ‘atig, surnom d’Abii Bakr, signifie « affranchi» (du feu) et non «ancien ».

— 72 dat signifie ici « €tre » ou « persomnne » et non « essence »;

— «trovation » répond au désir légitime de trouver une traduction pour wugid au sens
transitif et actif, mais ne passe vraiment pas;

— p. 96 : ill signifie effectivement «alliance » dans le Coran, mais également « Dieu ».
Ibn ‘Arabi joue sur les deux sens, mais pense sans doute d’abord au premier dans le contexte;

— p. 129 : «la science de celui qui est supérieur & Adam » et non « de celui qui a favorisé
Adam »;

BCAI 14 (1998) Ibn ‘Arabi: Le voyage spirituel (Les Illuminations de La Mecque CCCLXVII), trad. M. Giannini. Sagesses musulmanes 1, recensé par D. Gril
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

72 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 14

— p. 129 : non pas « Celui qui s’en soucie », mais « I’objet de la sollicitude » (sa@hib al-‘inaya);

— p. 130 : raSahhus signifie plutét « apparition » qu’« individuation »;

— p. 132: M. Chodkiewicz a déja relevé la traduction erronée d’al-haqq al-mahliq bihi
par « Réel créé par Lui», car il s’agit de la Vérité par laquelle toute chose est créée : I’un des
aspects de la Réalité muhammadienne.

Par ailleurs, la traduction systématique d’al-hagq par «le Réel », alors qu’il s’agit simple-
ment de Dieu se distinguant ainsi de la création, est plutdt génante; elle fausse méme parfois
le sens du texte.

Le traducteur ne nous en voudra pas de ces quelques critiques destinées & améliorer une
éventuelle réédition. Grice a son travail, les lecteurs d’Ibn ‘Arabi, de plus en plus nombreux,
découvriront avec bonheur I'un des chapitres des Futithat ol se complétent le plus harmonieu-
sement I’expérience de la vie spirituelle et la formulation de la doctrine.

Denis GRIL
(Université de Provence)

Saints orientaux (sous la direction de Denise AIGLE). De Boccard, Paris, 1995 (Hagio-
graphies médiévales comparées 1). 246 p.

Premier ouvrage d’une nouvelle collection intitulée « Hagiographies médiévales comparées »,
le livre édité par Denise Aigle rassemble les contributions présentées lors d’un colloque
organisé par le groupe de travail du CNRS « La littérature hagiographique, une source pour
Ihistoire sociale et des représentations dans les mondes arabe, iranien et turc», tenu les 16
et 17 décembre 1993 a Ivry-sur-Seine. L’angle d’approche de cette équipe de recherche est
avant tout comparatiste, car elle prend pour champ d’investigation les trois grandes zones du
monde musulman central, et fait appel non seulement a des spécialistes du soufisme, mais
également 4 des collégues travaillant sur la sainteté dans le monde chrétien oriental. Le livre
recensé contient ainsi douze textes — neuf sur le monde musulman et trois sur le monde
chrétien —, une préface d’André Vauchez, trois index (noms de personnes, noms de lieux
et termes techniques), ainsi que les résumés de chacune des contributions.

Outre I’aspect comparatif, dont A. Vauchez souligne a juste titre la valeur, I’apport de
cet ouvrage est triple. Il s’agit, tout d’abord, d’une contribution 2 I’histoire des textes, en ce
que l’hagiographie est étudiée par plusicurs des auteurs comme un genre littéraire. Il est
¢galement méthodologique. La plupart des articles montrent, en effet, comment I’hagiographie
peut €tre une source de I’histoire, de I'histoire sociale ou socioreligieuse. Et enfin, il touche
naturellement au vaste champ de ’histoire de la mystique — musulmane ou chrétienne selon
les cas.

BCAI 14 (1998) Ibn ‘Arabi: Le voyage spirituel (Les Illuminations de La Mecque CCCLXVII), trad. M. Giannini. Sagesses musulmanes 1, recensé par D. Gril
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



